
 

PEDAGOGIAS DE TERREIRO E EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES 
ÉTNICO-RACIAIS: um olhar sobre saberes insurgentes das 

religiões de matriz africana 
 

Beatriz Borges Graça Silva Mury Bonfim 61  
Margarete Sacht Góes 62 

 
 

Resumo 
 
Este artigo objetiva, por meio de uma pesquisa bibliográfica, discutir as 
possibilidades pedagógicas presentes nos saberes das religiões de matriz 
africana, particularmente as chamadas pedagogias de terreiro (Macedo; Maia; 
Santos, 2019), no contexto da Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER). 
Fundamenta-se em autoras como Nilma Lino Gomes (2002), para tratar as 
relações étnico-raciais, em autores como Luiz Rufino (2019; 2023), para refletir 
sobre religiosidade e sua relação com a educação e na legislação como base 
legal orientadora. O estudo pretende ainda, analisar fundamentos das 
pedagogias de terreiro como fontes legítimas de conhecimento, identificar os 
impactos do racismo religioso no cotidiano escolar e como ele tem dificultado o 
reconhecimento dessas práticas e, por fim, discutir caminhos possíveis para 
incorporar esses saberes: oralidade, corporeidade, ancestralidade e 
espiritualidade. Os resultados apontam que a valorização desses saberes pode 
contribuir para a construção de uma escola comprometida com a diversidade e 
com o combate ao epistemicídio. Conclui que a apresentação das pedagogias de 
terreiro na formação docente é uma estratégia potente para transformar as 
práticas escolares e promover uma educação enraizada na justiça social. 
 

62 Doutora em Educação pela Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes) na linha de 
pesquisa Educação e Linguagens. É professora adjunta na Universidade Federal do 
Espírito Santo (Ufes) na Graduação e no Programa de Pós-Graduação Profissional em 
Educação (PPGPE). Líder do Grupo de Estudos e Pesquisas em Arte na Educação Infantil 
(GEPAEI) e tutora do Programa de Educação Tutorial PET Conexões de Saberes Educação. 
Atua como Curadora do educativo da Galeria de Arte Espaço Universitário (Gaeu/Ufes). 
E-mail: margarete.goes@ufes.br Lattes: http://lattes.cnpq.br/5504378088842871 Orcid: 
https://orcid.org/0000-0002-7146-6022 

61 Mestranda do Programa de Pós-Graduação Profissional em Educação (PPGPE) pela 
Universidade Federal do Espírito Santo (Ufes), na linha de pesquisa Docência e Gestão de 
Processos Educativos. Licenciada em Pedagogia. Atuou como professora da rede 
particular de Educação Infantil, atendendo turmas desde bebês até crianças de 5 anos de 
idade, desenvolvendo atividades pedagógicas. Integra o Grupo de Estudos e Pesquisa em 
Arte na Educação Infantil (GEPAEI) da UFES desde 2023 e o Polo Arte na Escola da 
Faculdade Novo Milênio desde 2022. Seus estudos e formações são voltados para as 
áreas de Arte/Educação, Educação Infantil, Decolonialidade e Arte Afro-Brasileira. 
Contato: beatrizgraca3@gmail.com Lattes: http://lattes.cnpq.br/0994347912837066 
Orcid: https://orcid.org/0009-0003-7450-4316 
 

189 

http://lattes.cnpq.br/5504378088842871
http://lattes.cnpq.br/0994347912837066
https://orcid.org/0009-0003-7450-4316


 

Palavras-chave: Pedagogia de terreiro; Religiões de matriz africana; Relações 
Étnico-Raciais; Racismo Religioso; Saberes Afro-Brasileiros. 
 
 
 

TERREIRO PEDAGOGIES AND EDUCATION OF ETHNIC-RACIAL 
RELATIONS: a look at the insurgent knowledge of African matrix 

religions 

Abstract  
 
This article aims, through a bibliographic research, to discuss the pedagogical 
possibilities present in the knowledge of Afro-Brazilian religions, particularly the 
so-called terreiro pedagogies (Macedo; Maia; Santos, 2019), in the context of 
Education for Ethnic-Racial Relations (ERER). It is grounded in authors such as 
Nilma Lino Gomes (2002) to address ethnic-racial relations, in authors like Luiz 
Rufino (2019; 2023) to reflect on religiosity and its relationship with education, 
and in legislation as a guiding legal basis. The study also aims to analyze the 
foundations of terreiro pedagogies as legitimate sources of knowledge, identify 
the impacts of religious racism in the school environment and how it has 
hindered the recognition of these practices, and finally, discuss possible 
pathways to incorporate these knowledges: orality, corporeality, ancestry, and 
spirituality. The results indicate that the appreciation of these knowledges can 
contribute to the construction of a school committed to diversity and the fight 
against epistemicide. It concludes that the presentation of terreiro pedagogies in 
teacher training is a powerful strategy to transform school practices and promote 
education rooted in social justice. 
 
Keywords: Terreiro Pedagogy; African-based Religions; Ethnic-Racial Relations; 
Religious Racism; Afro-Brazilian Knowledge. 
 
 
 

PEDAGOGÍAS DE TERRERO Y EDUCACIÓN DE LAS RELACIONES 
ÉTNICO-RACIALES: una mirada sobre los saberes insurgentes de las 

religiones de matriz africana 
 

Resumen  
 
Este artículo tiene como objetivo, a través de una investigación bibliográfica, 
discutir las posibilidades pedagógicas presentes en los saberes de las religiones 
de matriz africana, particularmente las llamadas pedagogías de terreiro (Macedo; 
Maia; Santos, 2019), en el contexto de la Educación de las Relaciones 
Étnico-Raciales (ERER). Se fundamenta en autoras como Nilma Lino Gomes 
(2002) para tratar las relaciones étnico-raciales, en autores como Luiz Rufino 
(2019; 2023) para reflexionar sobre la religiosidad y su relación con la educación 
y en la legislación como base legal orientadora. El estudio también pretende 
analizar los fundamentos de las pedagogías de terreiro como fuentes legítimas de 

190 



 

conocimiento, identificar los impactos del racismo religioso en la cotidianidad 
escolar y cómo ha dificultado el reconocimiento de estas prácticas y, por último, 
discutir caminos posibles para incorporar estos saberes: oralidad, corporeidad, 
ancestralidad y espiritualidad. Los resultados apuntan a que la valorización de 
estos saberes puede contribuir a la construcción de una escuela comprometida 
con la diversidad y con la lucha contra el epistemicidio. Se concluye que la 
presentación de las pedagogías de terreiro en la formación docente es una 
estrategia potente para transformar las prácticas escolares y promover una 
educación arraigada en la justicia social. 
 
Palabras clave: Pedagogía de terreiro; Religiones de matriz africana; Relaciones 
Étnico-Raciales; Racismo Religioso; Saberes Afro-Brasileños. 
 
 
 
 
PEDAGOGIAS DE TERREIRO COMO RESISTÊNCIA, IDENTIDADE E 

MEMÓRIA ANCESTRAL [apresentação, contextualização e 

fundamentação teórico-metodológica] 

Falar sobre Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER) no Brasil é, antes 

de tudo, um compromisso com a memória, a justiça e a reparação. Desde a 

promulgação da Lei nº 11.645/08 (Brasil, 2008), que determina a 

obrigatoriedade do ensino da história e cultura africana e afro-brasileira nas 

escolas, vêm sendo abertos caminhos para repensar os currículos, os métodos 

pedagógicos e as formas de construir conhecimento. 

Essa lei, juntamente com a Constituição Federal de 1988 (arts. 5º e 215) 

(Brasil, 1988), a Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional (Lei nº 

9.394/96) (Brasil, 1996) e o Decreto Estadual nº 5389-R (Espírito Santo, 2023), 

que institui o Programa de Educação das Relações Étnico-Raciais no Espírito 

Santo, assegura legalmente o direito de visibilizar saberes historicamente 

silenciados. No entanto, o reconhecimento legal não tem sido suficiente para 

romper com as estruturas de preconceito que ainda marcam a escola e seus 

currículos. 

As práticas e epistemologias oriundas das religiões de matriz africana, 

como o Candomblé e a Umbanda, continuam sendo tratadas com desconfiança 

191 



 

ou mesmo rejeição dentro do espaço escolar. Isso se dá, sobretudo, por conta do 

racismo religioso — um mecanismo cruel de apagamento, que deslegitima esses 

saberes, tratando-os como inferiores, exóticos, perigosos ou primitivos (Walsh, 

2009). Esse processo, que chamamos de epistemicídio63, é um reflexo direto do 

legado colonial e da supremacia de uma racionalidade ocidental, cristã e branca 

que insiste em definir o que é ou não conhecimento válido (Santos; Meneses, 

2009). 

É justamente nesse cenário de disputa que este estudo se inscreve. A 

partir de uma abordagem bibliográfica e fundamentada em autoras e autores 

como Nilma Lino Gomes (2002) e Luiz Rufino (2019; 2023), propomos uma 

reflexão sobre as pedagogias de terreiro como práticas de resistência, 

reexistência e insurgência.  

Enraizadas na oralidade, na ancestralidade, na corporeidade e na 

espiritualidade, essas pedagogias não apenas ensinam conteúdos, mas cultivam 

modos de ser, sentir e viver o mundo a partir de uma cosmopercepção 

afro-brasileira. Elas desafiam o currículo hegemônico ao propor uma outra lógica 

de conhecimento, uma outra ética e uma outra estética da educação: uma 

educação que reconhece e valoriza a diversidade, que cura feridas históricas e 

que reativa as memórias dos povos que nos antecederam. 

Nesse sentido, objetivando discutir as possibilidades pedagógicas 

presentes nos saberes das religiões de matriz africana, particularmente as 

chamadas pedagogias de terreiro, no contexto da Educação das Relações 

Étnico-Raciais (ERER), este trabalho tem, portanto, três objetivos principais: (i) 

analisar os fundamentos das pedagogias de terreiro (oralidade, ancestralidade, 

corporeidade e espiritualidade) como fontes legítimas de conhecimento; (ii) 

identificar os impactos do racismo religioso no cotidiano escolar e como ele tem 

dificultado o reconhecimento dessas práticas; e (iii) discutir caminhos possíveis 

63 Destruição de algumas formas de saber locais, inferiorização de outros, 
desperdiçando-se, em nome dos desígnios do colonialismo, a riqueza de perspectivas 
presente na diversidade cultural e nas multifacetadas visões do mundo por elas 
protagonizadas (Santos; Meneses, 2009, p. 183). 

192 



 

para incorporar esses saberes na educação.  

Para as discussões e análises, nos apoiamos em uma perspectiva crítica, 

antirracista e decolonial, que articula os marcos legais com os aportes teóricos 

dos estudos afrodiaspóricos e da educação libertadora. Para Margarete Sacht 

Góes e Tatiana Rosa (2021, p. 3) “O conceito de decolonialidade propõe que 

vejamos a produção das narrativas histórico-culturais a contrapelo, ou seja, a 

partir do ponto de vista dos povos colonizados e que sofreram processos de 

aculturação de modo violento”. 

Nessa perspectiva, ressaltamos que, ao nos lançarmos no campo 

acadêmico, faz-se necessário fundamentar as discussões nas leis que 

resguardam o direito de ensinar sobre as religiões de matriz africana. E isso não 

é por acaso. Muitos ainda acreditam, seja por ignorância ou má-fé, que esse 

ensino se trata de doutrinação ou tentativa de conversão das crianças e 

estudantes. Entretanto, as religiões afro-brasileiras não têm como objetivo 

converter ninguém. Ao contrário, elas são lugares de acolhimento, de 

espiritualidade comunitária, de respeito ao sagrado e à liberdade de cada um/a.  

Entre os saberes compartilhados nas comunidades de terreiro, muitos são 

transmitidos pelas próprias entidades64, que orientam não apenas no plano 

espiritual, mas também educativo e ético. Como ensinou a Preta Velha Vó Chica 

(2025), em uma gira que uma das pesquisadoras teve a oportunidade de 

participar: “A Umbanda é pra todo mundo, mas nem todo mundo é pra 

Umbanda”.  

Com essa fala, ela nos lembra que a Umbanda é uma religião de 

acolhimento, de cuidado e de serviço ao outro, sempre aberta a quem precisa 

assim como o pensamento decolonial. Para Moura (2019, p. 322), “[...] o pensar 

decolonial não implica a deslegitimação de outras formas de pensar. O 

pensamento decolonial é inclusivo”. No entanto, temos consciência de que nas 

64 As entidades são espíritos ancestrais que atuam como guias espirituais, oferecendo 
orientação, cura e proteção aos seus médiuns. Elas trabalham com forças e energias que 
são emanadas pela natureza e energias dos Orixás (Conceito elaborado por uma das 
autoras a partir da sua vivência no Candomblé/Ubanda, 2025). 

193 



 

instituições escolares nem todos compreendem ou estão preparados para 

vivenciar as diferentes e diversas formas de espiritualidade com o respeito e 

entrega que cada uma delas exige e, como determina a lei, sem proselitismo. 

Essa sabedoria ancestral reforça a ideia de que o terreiro é espaço de 

aprendizado não apenas religioso, mas ético e comunitário. Fala-se de limites, de 

escuta, de preparo, e de pertencimento — elementos essenciais nas pedagogias 

do axé. Ao trazer essa fala para o campo da educação, reconhecemos a 

importância de ouvir as vozes ancestrais como fontes legítimas de conhecimento, 

muitas vezes mais potentes do que as narrativas escritas que dominam a 

academia. 

Ensinar sobre essas práticas na escola é um ato de memória, de dignidade 

e de continuidade. É manter viva a ancestralidade de um povo que quase foi 

apagado da história, mas que segue firme, resistente e bonito em sua fé e em 

sua cultura. E essa ancestralidade não é uma ideia distante. Ela vive em muitos 

de nós e, com certeza, em muitos estudantes que irão passar por nossa 

docência. 

A compreensão das pedagogias de terreiro como saberes insurgentes 

pressupõe uma ruptura com os modelos epistemológicos hegemônicos que, 

historicamente, deslegitimaram os conhecimentos produzidos por populações 

negras, indígenas e periféricas. Conforme argumenta Luiz Rufino (2019), as 

ciências das macumbas — termo que reivindica — constituem uma ciência 

encantada, assentada em práticas de corpo, de chão e de axé, marcada por uma 

pedagogia da presença e do rito. Para o autor, o terreiro é um espaço educativo 

onde se aprende pelo gesto, pela convivência, pela ancestralidade, pela 

musicalidade e pelo silêncio, configurando-se como espaço de resistência e 

produção de subjetividades contra-hegemônicas. 

As pedagogias de terreiro são, portanto, expressões de uma racionalidade 

que integra razão e afeto, espiritualidade e política, gesto e memória. Não se 

trata de uma educação fragmentada, tecnicista ou descolada da realidade, mas 

194 



 

de um processo formativo enraizado na vida comunitária e na luta cotidiana por 

dignidade.  

Nesse sentido, Makota Valdina (2020) reforça que os terreiros são espaços 

de formação integral, onde se discutem estratégias de resistência, se analisam os 

contextos políticos e se educam crianças, jovens, adultos e idosos com base em 

uma perspectiva coletiva, ancestral e combativa. Ao alertar para a urgência de 

educar frente às ameaças que “estão nos engolindo” (Valdina, 2020, p. 110), a 

autora aponta para a dimensão política da espiritualidade afro-brasileira, que não 

se isola do mundo, mas atua ativamente na construção de sujeitos conscientes, 

críticos e comprometidos com a transformação social. 

Essa dimensão política da espiritualidade afro-brasileira se intersecciona 

com a constituição das identidades negras e as relações étnico-raciais. Nilma 

Lino Gomes (2002) aprofunda essa perspectiva ao destacar que a constituição 

das identidades negras é indissociável dos processos educativos que ocorrem 

tanto dentro quanto fora da escola. A autora denuncia a tendência de a escola 

transformar a diferença racial em deficiência, atribuindo às crianças negras uma 

suposta falta de capacidade ou de ajustamento, quando na verdade o que se 

evidencia é o racismo institucional, que ocorre dentro das instituições de ensino 

com práticas racistas culturais e simbólicas. Nesse sentido, a presença das 

pedagogias de terreiro no debate educacional é também uma forma de intervir 

contra os dispositivos de exclusão e naturalização do fracasso escolar da 

população negra. 

A educação das relações étnico-raciais, instituída legalmente pela Lei nº 

11.645/08 (Brasil, 2008), encontra, nas pedagogias de terreiro, uma fonte rica 

de práticas e saberes que resistem ao epistemicídio, pois os terreiros de 

Candomblé e Umbanda, ao promoverem a oralidade, a circularidade, a escuta e o 

respeito aos mais velhos, operam uma pedagogia decolonial65 (Walsh, 2009) que 

65 “[...] entendida além do sistema educativo, do ensino e transmissão do saber, e como 
processo e prática sóciopolíticos produtivos e transformadores assentados nas realidades, 
subjetividades, histórias e lutas das pessoas, vividas num mundo regido pela estrutura 
colonial (Walsh, 2009, p. 26). 
 

195 



 

afirma o direito à diferença como princípio ético-político-pedagógico. 

Ademais, o racismo religioso é elemento central para compreendermos a 

marginalização desses saberes no espaço escolar. Como demonstram Macedo, 

Maia e Santos (2019), o silenciamento e a demonização das religiões de matriz 

africana pela escola e pela sociedade não decorrem apenas de desconhecimento, 

mas de um projeto político-cultural que associa a espiritualidade negra à 

barbárie, ao atraso, ao pecado. Esse racismo se expressa tanto nas práticas 

pedagógicas que evitam a abordagem do tema quanto nas reações violentas de 

famílias, gestoras/es e docentes, muitas vezes pautadas por doutrinas 

fundamentalistas de matriz neopentecostal66. 

Contra esse quadro, propõe-se a valorização de uma pedagogia do axé, 

termo que segundo Rufino (2019, p. 79): 

A educação de axé reivindicada pelos praticantes das comunidades 
de terreiro opera como uma espécie de educação intercultural, que 
vincula a experiência social do terreiro, balizada em suas tradições, 
com o restante do mundo. 

Ao reconhecer que as aprendizagens se dão no entrelaçamento entre o 

cotidiano do terreiro e as experiências do mundo, essa proposta se aproxima da 

ideia de uma educação intercultural e plural, na qual as tradições não se fecham 

em si mesmas, mas dialogam com outras realidades, sempre a partir de seus 

próprios fundamentos. Assim, a pedagogia do axé atua como uma epistemologia 

da encruzilhada: aberta, relacional, dinâmica — que ensina pelo exemplo, pelo 

rito e pelo pertencimento, e que desafia os modelos escolares normativos ao 

afirmar outras formas legítimas de saber e existir. 

Assim, a fundamentação teórica deste artigo se ancora em autoras/es que 

pensam a educação desde a perspectiva da decolonialidade, do antirracismo e da 

66 Corrente do movimento pentecostal que surgiu no final do século XX, caracterizada 
pela ênfase da teologia da prosperidade, onde a fé e a contribuição financeira para a 
igreja trazem bênçãos materiais; da guerra espiritual, uma visão de conflito entre Deus e 
Diabo, colocando as religiões de matriz africana no lugar de "Diabo" e contribuindo para 
sua demonização; e por fim, organização empresarial, onde as igrejas são estruturadas 
como empresas (Silva, 2007). 
 

196 



 

ancestralidade, situando as pedagogias de terreiro não como exotismo a ser 

tolerado, mas como uma epistemologia própria, profundamente enraizada na 

história de resistência e reinvenção dos povos negros no Brasil. 

 
PEDAGOGIAS DE TERREIRO: ORALIDADE, ANCESTRALIDADE, 
CORPOREIDADE, ESPIRITUALIDADE E FORMAÇÃO DOCENTE [análise, 
discussão e proposições]  
 

As pedagogias de terreiro, como nos provoca Luiz Rufino (2019), não são 

apenas formas alternativas de ensinar e aprender – elas são insurgências 

epistêmicas, brotadas da experiência viva e coletiva das comunidades 

afro-brasileiras. Forjadas no chão batido dos terreiros, alimentadas pela 

oralidade, pela ancestralidade, pela corporeidade e pela espiritualidade, essas 

pedagogias desafiam frontalmente o projeto colonial que deslegitimou os saberes 

africanos e diaspóricos, impondo uma lógica de mundo que marginalizou corpos, 

cosmovisões e modos de existir. 

Enquanto a escola moderna se estrutura sobre os pilares da racionalidade 

abstrata, da fragmentação disciplinar e da hierarquização dos saberes, as 

pedagogias de terreiro caminham na contramão: são profundamente encarnadas 

na vida cotidiana, no gesto, na memória, na coletividade. São pedagogias que 

ensinam sem separar o saber do viver, o aprender do sentir. 

Oralidade, nesse contexto, é mais do que falar — é também escutar com o 

corpo inteiro. A palavra, no terreiro, não é ruído nem apenas transmissão de 

informação: é força vital, é axé que se movimenta entre as gerações. A escuta é 

uma ética amorosa. Como ensinam os fundamentos do Candomblé: escutar os 

mais velhos é aprender com aqueles que guardam a cura, o conselho e o 

caminho. A oralidade aqui não é ausência de escrita, mas uma escrita viva, que 

pulsa no ritmo do atabaque, nas rezas, nas histórias contadas. Uma escrita no 

corpo e na alma. 

Ancestralidade também não é resgate do passado como algo distante, 

congelado em museus ou livros. Ao contrário: os ancestrais estão vivos, 

197 



 

caminham conosco, sopram em nossos ouvidos e nos sustentam. Os terreiros 

são, como diz Rufino (2019), lugares de ancestrais presentes, onde a memória 

não é saudade, mas continuidade. Cantar um ponto, preparar uma oferenda ou 

invocar um orixá são atos pedagógicos de atualização da memória coletiva, são 

gestos de pertencimento a uma história que a escola muitas vezes apagou, mas 

que resiste firme nos corpos e nas práticas do povo de santo. 

Corporeidade, nas pedagogias do axé, é saber encarnado. A escola 

eurocentrada tentou domesticar o corpo, transformá-lo em inimigo da mente, em 

obstáculo à razão. O terreiro, ao contrário, celebra o corpo como instrumento de 

saber e de conexão com o sagrado. Aprende-se dançando, girando, cuidando das 

ervas, tocando os atabaques, vivendo o rito. As crianças aprendem com os olhos, 

com os gestos, com os cheiros; aprendem fazendo junto, no coletivo. Como 

afirmam Macedo, Maia e Santos (2019), o conhecimento no terreiro é produzido 

no corpo, no afeto e na relação. 

Espiritualidade, por fim, não é doutrina nem proselitismo. É a ética do axé. 

É o reconhecimento de que estamos todos interligados: humanos, orixás, folhas, 

águas, ancestrais. A espiritualidade das pedagogias de terreiro não exige crença, 

mas respeito. Ela ensina sobre reciprocidade, sobre cuidado, sobre o valor do 

silêncio e da escuta. Ensina que educar é também zelar pela vida, pelo território, 

pela dignidade do outro. 

Essa perspectiva vai ao encontro do que nos propõe Achille Mbembe 

(2018, p. 313), ao inferir que  

[...] existe um só mundo e todos temos nossa parcela nele. Este 
mundo nos pertence a todos igualmente e todos somos seus 
coerdeiros, mesmo se as maneiras de habitá-lo não sejam as 
mesmas - e é justamente daí que vem a real pluralidade das 
culturas e das maneiras de viver. Dizer isso não significa de modo 
algum ocultar a brutalidade e o cinismo que ainda caracterizam o 
encontro dos povos e das nações. É simplesmente recordar um 
dado imediato, inexorável, cuja origem se situa, sem dúvida 
alguma, no início dos tempos modernos — a saber, o irreversível 
processo de emaranhamento e entrelaçamento das culturas, dos 
povos e das nações. 

Diante disso, as pedagogias de terreiro não apenas denunciam os limites 

198 



 

da escola moderna — elas anunciam outras possibilidades de formar sujeitos 

inteiros. São pedagogias que acolhem a diversidade, que rompem com a lógica 

única da branquitude, do individualismo e da razão fria. São caminhos de 

reencantamento da educação, onde o saber se faz rito, canto, corpo e memória. 

Caminhos que nos convocam a construir uma escola que não tema o sagrado, 

que não silencie a diferença, que não negue a existência de quem dança com Exu 

e canta para Iansã. Uma escola, enfim, onde caibam todas as formas de saber, 

de ser e de viver. Uma escola verdadeiramente inclusiva, que pense e viva 

concretamente a coexistência. 

A exclusão dos saberes oriundos das religiões de matriz africana do espaço 

escolar é um reflexo direto da persistência do racismo religioso — uma forma 

específica de discriminação que deslegitima essas tradições ao associá-las a 

práticas consideradas inferiores, demonizadas ou exóticas. No contexto 

brasileiro, esse racismo religioso não atua de forma isolada, mas integra o 

arcabouço do racismo estrutural, sustentando a lógica colonial que impõe 

hierarquias entre culturas e cosmovisões, ao silenciar tudo aquilo que escapa à 

racionalidade cristã, branca e ocidental. 

Como indicam Macedo, Maia e Santos (2019), essa modalidade de racismo 

se manifesta tanto nas estruturas institucionais quanto nas interações cotidianas, 

sustentando uma política de apagamento simbólico que afeta profundamente 

estudantes e docentes ligados às religiões afro-brasileiras. No cotidiano das 

escolas públicas, essa violência se traduz na omissão do tema, na escassez de 

materiais pedagógicos sensíveis e qualificados, e na resistência de gestoras/es e 

professoras/es em aplicar efetivamente a Lei nº 11.645/08 (Brasil, 2008). Não 

raramente, essa omissão está ligada ao receio de represálias por parte de grupos 

religiosos hegemônicos, especialmente setores neopentecostais, que enxergam 

nas expressões afrodescendentes uma ameaça moral e espiritual a ser 

combatida. 

Tal cenário escancara uma violação dos princípios constitucionais que 

regem a laicidade do Estado (art. 19, CF/88), a liberdade religiosa (art. 5º, inciso 

VI) e o direito à diversidade cultural (art. 215) (Brasil, 1988). Em um espaço 

199 



 

público e laico como é a escola, não cabe privilegiar uma cosmovisão em 

detrimento de outras, sob pena de se perpetuar práticas educativas marcadas 

pela exclusão e pela violência simbólica. Apesar disso, o que se verifica é a 

continuidade da invisibilização das tradições afro-brasileiras, mais 

especificamente, as religiões de matriz africana que, frequentemente são 

encobertas por um discurso de suposta neutralidade, que evita conflitos à custa 

do epistemicídio. 

Falar de Candomblé, de Exu, de Omolú, não é apenas tratar de uma 

religião: é reconhecer a existência, a subjetividade e a trajetória histórica de 

milhares de crianças e jovens que carregam, em seus corpos e em suas 

memórias, os valores civilizatórios dessas tradições. O silêncio institucionalizado, 

nesse contexto, opera como uma pedagogia perversa, uma pedagogia do 

apagamento. Gomes (2002) denuncia que, ao ignorar a complexidade, o 

dinamismo e o caráter relacional da cultura negra, a escola tende a essencializar 

e folclorizar, cristalizando identidades e contribuindo para a desumanização 

simbólica desses sujeitos. 

Essa pedagogia do silenciamento também se expressa na ausência de 

políticas de formação inicial e continuada que qualifiquem as/os profissionais da 

educação para o trato da Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER). Mesmo 

após quase vinte anos da promulgação da Lei nº 10.639/03 (Brasil, 2003) — e, 

posteriormente, da Lei nº 11.645/08 (Brasil, 2008) —, a abordagem das culturas 

e religiosidades afro-brasileiras ainda é, em grande parte, pontual, superficial e 

marcada por estereótipos, restringindo-se frequentemente ao mês de novembro 

e às datas comemorativas. As pedagogias de terreiro, por sua vez, seguem 

ausentes dos currículos de licenciatura, negadas enquanto campo epistemológico 

legítimo e potente para a formação docente. 

Diante desse cenário, Luiz Rufino (2023) propõe que uma das tarefas 

centrais da educação brasileira é a decolonização dos currículos, das práticas e 

das epistemologias. Para o autor, a educação, quando enraizada na 

ancestralidade e nas memórias compartilhadas das comunidades, pode tornar-se 

uma prática de liberdade — uma força espiritual cultivada nos ritos, nos corpos e 

200 



 

nas palavras daqueles e daquelas que vieram antes. Assim, os saberes forjados 

nos terreiros não apenas resistem à lógica colonial, mas também propõem 

alternativas educativas baseadas na coletividade, no axé e na circularidade do 

tempo e da escuta. 

Ao negligenciar esses saberes, a escola pública não apenas falha em sua 

missão de garantir uma educação plural e democrática — ela atua ativamente na 

manutenção do epistemicídio e dos padrões mantenedores da estrutura colonial 

(colonialidade).  

O racismo religioso, nesse contexto, não é um desvio, mas uma 

engrenagem central do sistema educativo que deslegitima formas de 

conhecimento que não se alinham aos parâmetros da racionalidade branca, 

masculina, cristã e ocidental. Por sua vez, as pedagogias de terreiro continuam 

vivas, mas são sistematicamente marginalizadas por uma estrutura que insiste 

em não reconhecê-las como legítimas. 

Superar o racismo religioso na educação exige muito mais do que boas 

intenções. Implica deslocar os lugares de fala e de escuta, reconhecer os 

terreiros como espaços de produção de conhecimento e abrir o currículo para 

aquilo que ele historicamente recusou. É nesse horizonte que as pedagogias de 

terreiro se colocam como práticas insurgentes e contestadoras: não apenas 

resistem ao apagamento, mas anunciam — com corpo, palavra e axé — a 

possibilidade de outros mundos, outras formas de aprender e ensinar, outras 

maneiras de viver e coexistir. 

A integração das pedagogias de terreiro na formação docente constitui um 

desafio político-pedagógico urgente e estrutural para a efetivação da Educação 

das Relações Étnico-Raciais (ERER). Mais do que a inserção pontual de conteúdos 

sobre a cultura afro-brasileira, trata-se de promover uma reconfiguração 

epistemológica profunda no processo formativo, de forma que os saberes de 

matriz africana não apenas sejam contemplados, mas reconhecidos como 

legítimos, complexos e indispensáveis à constituição de práticas pedagógicas 

verdadeiramente críticas, antirracistas e decoloniais. 

201 



 

Como demonstramos na seção anterior, as pedagogias de terreiro operam 

uma formação integral do sujeito, assentada em pilares como a oralidade, a 

corporeidade, a ancestralidade e a espiritualidade. Essa perspectiva amplia os 

referenciais tradicionalmente hegemônicos nos cursos de licenciatura, ainda 

fortemente marcados por uma matriz eurocentrada de racionalidade, sustentada 

na objetividade técnica, na abstração do saber e na pretensa neutralidade 

científica. Incluir as pedagogias de terreiro no currículo formativo, portanto, 

significa confrontar os fundamentos epistemológicos da formação docente e abrir 

caminho para outros modos de conhecer, ensinar e aprender, modos que 

valorizam a experiência, o corpo, o território, a escuta e o sagrado. 

Rufino (2019) conceitua a pedagogia das macumbas como um saber que 

se dá na encruzilhada, espaço simbólico e concreto onde múltiplas 

epistemologias se cruzam, se confrontam e se fertilizam mutuamente. É 

precisamente essa potência que pode atravessar a formação de professoras e 

professores, sobretudo na Educação Infantil, campo em que as dimensões 

sensível, simbólica, corporal e coletiva da experiência são particularmente 

valorizadas.  

Brincadeiras, cantos, danças, narrativas míticas, rituais de cuidado, 

preparo de alimentos, respeito ao tempo e ao silêncio, esses elementos, 

constitutivos das práticas de terreiro, também integram as práticas educativas 

voltadas à infância. Tal afinidade estrutural aponta para a necessidade urgente 

de incorporar essas epistemologias na formação docente, não como folclore, 

exotismo ou curiosidade, mas como fundamentos de uma pedagogia ética, 

política e emancipadora. 

Nesse mesmo sentido, Gomes (2002) enfatiza que uma formação docente 

comprometida com a justiça racial exige o reconhecimento do racismo como 

fenômeno estrutural, constituinte da escola brasileira. Este reconhecimento 

impõe uma revisão crítica dos conteúdos, metodologias, estágios 

supervisionados, bibliografias e formas de avaliação.  

A escuta dos sujeitos históricos que encarnam a experiência afro-brasileira 

202 



 

— mães de santo, ogãs, ekedis, mestres griôs —, não pode ser marginal ou 

decorativa. A epistemologia da escuta, base das pedagogias de terreiro, precisa 

atravessar o chão das universidades como forma de existência e produção de 

conhecimento, para além de uma abordagem objetificante ou exotizante. 

Nesse contexto, a Lei nº 11.645/2008 (Brasil, 2008) precisa ser 

compreendida não como um fim em si mesma, mas como um marco inicial, um 

dispositivo jurídico que a ser radicalizado em sua potência transformadora. A 

aplicação da lei, portanto, só alcança sua plenitude quando orienta 

transformações profundas nos currículos formativos, abrindo espaço para uma 

pedagogia pluriversal, que acolha o diverso, o contraditório, o corpo e o sagrado 

como partes constitutivas do processo educativo. 

Um dos pontos nevrálgicos desse debate está no enfrentamento das 

resistências institucionais que se escoram, frequentemente, em uma 

interpretação equivocada da laicidade como neutralidade. É preciso afirmar, com 

veemência, que a presença das pedagogias de terreiro na formação docente não 

contraria o princípio constitucional da laicidade do ensino, ao contrário, ela o 

reforça.  

O compromisso com a laicidade exige que nenhuma religião seja imposta 

como modelo universal e que todas as manifestações culturais-religiosas sejam 

compreendidas em sua complexidade, historicidade e dignidade, conforme 

assegura o artigo 215 da Constituição Federal de 1988 (Brasil, 1988). 

Por fim, a efetiva incorporação das pedagogias de terreiro nos processos 

formativos requer a construção de alianças entre universidades, movimentos 

negros, comunidades de terreiro e escolas públicas. Projetos de extensão, 

componentes curriculares específicos, rodas de conversa, visitas orientadas, 

práticas integradoras e estágios supervisionados em territórios tradicionais 

podem funcionar como estratégias concretas de articulação entre academia e 

saberes de terreiro.  

São esses encontros que podem contribuir para a formação de educadoras 

203 



 

e educadores mais sensíveis à pluralidade epistêmica do Brasil, comprometidos 

com uma educação que não apenas respeite a diversidade, mas que a celebre 

como fundamento ético e político de sua prática. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As pedagogias de terreiro emergem como formas de conhecimento não 

apenas legítimas, mas poderosamente insurgentes, que rompem com os 

paradigmas hegemônicos da educação tradicional. Fortemente enraizadas nas 

trajetórias históricas de resistência das populações afro-brasileiras frente à 

escravidão, ao racismo e à colonialidade, essas práticas pedagógicas revelam 

uma epistemologia profunda e viva, centrada na ancestralidade, na oralidade e 

na espiritualidade — dimensões frequentemente marginalizadas e invisibilizadas 

nos currículos escolares oficiais. 

Esse conjunto de saberes e práticas, que podemos chamar de pedagogia 

de terreiro, opera para além da simples transmissão de conteúdo: ela é uma 

pedagogia do cuidado, da escuta sensível e do entrelaçamento entre o sagrado, o 

comunitário e o educativo. Nela, o ensino não se separa do viver; o aprendizado 

é tecido no corpo, na memória e no espírito, abrindo caminhos para uma 

educação que acolha a diversidade epistemológica do Brasil. 

No campo da Educação das Relações Étnico-Raciais (ERER), as pedagogias 

de terreiro não são apenas complementares, mas essenciais para o 

enfrentamento do racismo institucional e do epistemicídio que atravessam o 

sistema educativo brasileiro. Ao desafiar os currículos eurocentrados, 

fragmentados e hierarquizados, essas pedagogias apontam para a urgência de 

uma reconfiguração radical dos processos formativos, sobretudo da formação de 

professoras e professores na Educação Infantil — etapa fundamental para o 

reconhecimento e valorização da pluralidade cultural desde as primeiras 

experiências escolares. 

No entanto, reconhecer e incorporar esses saberes no cotidiano escolar 

implica enfrentar resistências profundas e estruturais, que se manifestam no 
204 



 

racismo religioso e na persistente lógica colonial que ainda estrutura nossas 

instituições educacionais. Esse racismo, muitas vezes invisível, silencia e 

deslegitima as expressões das religiões de matriz africana, negando aos seus 

praticantes o direito à identidade e à cultura, o que repercute diretamente na 

exclusão de crianças e jovens que carregam essas tradições em seus corpos e 

histórias. 

Vencer essas barreiras exige compromisso político, ético e pedagógico. 

Não basta cumprir formalidades legais como as Leis nº 10.639/03 (Brasil, 2003) 

e nº 11.645/08 (Brasil, 2008); é necessário avançar para uma prática educativa 

que realmente valorize a escuta dos sujeitos históricos — mães de santo, ogãs, 

ekedis, mestres griôs —, e que estabeleça parcerias concretas entre 

universidades, movimentos sociais, terreiros e escolas. Trata-se de construir uma 

pedagogia pluriversal, que reconheça o plural em sua profundidade, acolhendo o 

sagrado, o corpo e a memória. 

Assim, a integração das pedagogias de terreiro na formação docente para 

uma educação antirracista, representa um imperativo ético-político inadiável, que 

nos convida a repensar a escola pública não como espaço de reprodução da 

desigualdade e da exclusão, mas como território de resistência, liberdade e 

reexistência. É um convite para decolonizar não só os currículos, mas também as 

práticas pedagógicas e as epistemologias dominantes, criando condições para 

que a educação brasileira seja, de fato, um espaço de justiça social, diversidade 

e pluralidade cultural. 

Mais do que reparar injustiças históricas, essa reconfiguração 

epistemológica e política da educação representa a possibilidade concreta de 

construir um futuro em que o saber afro-brasileiro e os valores ancestrais deixem 

de ser invisibilizados para se tornarem centrais na formação de sujeitos críticos, 

conscientes e comprometidos com a transformação social. É a possibilidade de 

uma escola onde todas as formas de saber, de ser e de existir possam conviver e 

florescer com dignidade, respeito e potência. 

 
 

205 



 

REFERÊNCIAS 
 

BRASIL. Constituição da República Federativa do Brasil de 1988. Diário Oficial da 
União: seção 1, Brasília, DF, 5 out. 1988. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm. Acesso em: 
10 jun. 2025. 

BRASIL. Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e 
bases da educação nacional. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 23 
dez. 1996. Disponível em: https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394. 
htm. Acesso em: 10 jun. 2025. 

BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de 
dezembro de 1996, modificando o artigo 26-A, para incluir no currículo oficial da 
Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”. 
Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 10 jan. 2003. 

BRASIL. Lei nº 11.645, de 10 de março de 2008. Altera a Lei nº 9.394/96 para 
incluir no currículo oficial a obrigatoriedade da temática “História e Cultura 
Afro-Brasileira e Indígena”. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 11 mar. 
2008. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm. 
Acesso em: 10 jun. 2025. 

ESPÍRITO SANTO. Decreto nº 5.389-R, de 9 de maio de 2023. Institui o 
Programa de Educação das Relações Étnico-Raciais - ProERER no âmbito da rede 
escolar pública estadual. Publicado no Diário Oficial do Estado do Espírito Santo 
em 10 de maio de 2023. 

GÓES, M. S; ROSA, T. G. Formação de Professoras(es): ensino da arte para as 
relações étnico raciais na Educação Infantil. Revista Espaço do Currículo, v. 14, 
n. 1, p. 1-13, 2021. ISSN 1983-1579. DOI: 
https://doi.org/10.22478/ufpb.1983-1579.2021v14n1.54031.  

GOMES, Nilma Lino. Educação e identidade negra: trajetórias de construção 
pedagógica. Aletria, v. 12, p. 37–54, 2002. Disponível em: 
http://www.letras.ufmg.br/poslit. Acesso em: 10 jun. 2025. 

MACEDO, Yuri Miguel; MAIA, Cláudia Braga; SANTOS, Mariana Fernandes dos. 
Pedagogia de terreiro: pela decolonização dos saberes escolares. Revista 
Vivências, Erechim, v. 15, n. 29, p. 13–25, jul./dez. 2019. Disponível em: 
https://doi.org/10.31512/vivencias.v15i29.50. Acesso em: 10 jun. 2025. 

MBEMBE, Achille. Crítica da Razão Negra. 1. ed.  Tradução de Marta Lança. 

206 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/L9394
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2007-2010/2008/lei/l11645.htm
http://www.letras.ufmg.br/poslit
https://doi.org/10.31512/vivencias.v15i29.50


 

Lisboa, Portugal: Antígona, 2018. 

MOURA, Eduardo Santos. Des/obediência docente na de/colonialidade da 
arte/educação na América Latina. Revista GEARTE, Porto Alegre, v. 6, n. 2, p. 
313-325, maio/ago. 2019. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.22456/2357-9854.92905 Acesso em: 23 Jun. 2025. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. 2. ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

RUFINO, Luiz. Ponta-Cabeça: educação, jogo de corpo e outras mandingas. 
Mórula: editorial, 2023. 

SANTOS, Boaventura Sousa. S.; MENESES, Maria Paula. (orgs.). Epistemologias 
do Sul. São Paulo: Cortez, 2009. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Prefácio ou Notícias de uma Guerra Nada 
Particular: Os ataques Neopentecostais às Religiões Afro-Brasileiras e aos 
Símbolos da Herança Africana no Brasil. In: SILVA, Vagner Gonçalves da. (org.) 
Intolerância Religiosa: Impactos do Neopentecostalismo no Campo Religioso 
Afro-brasileiro. São Paulo: Editora da Universidade de São Paulo, 2007. 

VALDINA, Makota. Os terreiros e as imagens. In: CESAR, Amaranta; MARQUES, 
Ana Rosa; PIMENTA, Fernanda; COSTA, Leonardo (org.). Desaguar em cinema: 
documentário, memória e ação com o Cachoeira. Salvador: EDUFBA, 2020. 

VÓ CHICA. Comunicação espiritual em gira de Umbanda. Terreiro Casa da Vó 
Chica, Vila Velha – ES, 13 de maio de 2025. Informação verbal recebida pela 
médium Beatriz Borges Graça Silva Mury Bonfim. Registro pessoal da autora. 

WALSH, C. Interculturalidade Crítica e Pedagogia Decolonial: in-surgir, re-existir 
e reviver. In.: CANDAU, V. M. (org.). Educação intercultural na América Latina: 
entre concepções, tensões e propostas. Rio de Janeiro: documento eletrônico, 
2009. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

207 


	PEDAGOGIAS DE TERREIRO E EDUCAÇÃO DAS RELAÇÕES ÉTNICO-RACIAIS: um olhar sobre saberes insurgentes das religiões de matriz africana 
	 
	Beatriz Borges Graça Silva Mury Bonfim 61  
	Margarete Sacht Góes 62 
	Resumo 
	Abstract  
	Resumen  
	PEDAGOGIAS DE TERREIRO COMO RESISTÊNCIA, IDENTIDADE E MEMÓRIA ANCESTRAL [apresentação, contextualização e fundamentação teórico-metodológica] 
	PEDAGOGIAS DE TERREIRO: ORALIDADE, ANCESTRALIDADE, CORPOREIDADE, ESPIRITUALIDADE E FORMAÇÃO DOCENTE [análise, discussão e proposições]  
	 
	REFERÊNCIAS 


