REPECULT

ISSN 2526-2742

SABEDORIAS INSURGENTES E FORMA(,'I”\O DE PROFESSORES:
o Ilé de Odé como territorio de memoaria, luta e
aprendizagem descolonial

Gilberto Ferreira da Silva®’
Marcelo Luis H. Silveira®®

Resumo

A colonialidade do saber e do poder segue operando no tecido da sociedade
brasileira, sustentando ldgicas de exclusdo, silenciamento e negacao dos
saberes produzidos por sujeitos e coletividades historicamente marginalizados.
Este artigo parte do reconhecimento dos terreiros de religidao de matriz africana
como territérios que carregam praticas educativas/pedagdgicas e formativas
insurgentes, onde praticas éticas, culturais e epistemoldgicas afrodiaspéricas
sao atualizadas como formas vivas de resisténcia e criacdo. No dialogo fértil
através de entrevistas com um Babalorixd do Ilé de 0Odé, na regido
metropolitana de Porto Alegre, buscamos aproximacgdes ao campo da educacao,
enfatizando interfaces nos processo formativos de educadores da educagao
basica. Langcamos mao da reflexdao estimulada pela perspectiva descolonial para
amparar e orientar a construcdo analitica. A analise proposta considera a
urgéncia de praticas pedagdgicas fundadas no reconhecimento da cultura negra
como eixo formador, e ndo como aderego curricular, ou ainda, como mera
expressao do exoético. Ao tensionar a racionalidade eurocéntrica que ainda
atravessa a formacdo docente, o trabalho propde a valorizagdao de
epistemologias pautadas em sabedorias ancestrais como fundamento para o
reencantamento da formagao docente. Com este estudo, buscamos contribuir
para a construcdo de perspectivas formativas mais enraizadas, plurais e
comprometidas com a justica racial e epistémica, em consonancia com o que
preconiza a Lei 10.639/03.

Palavras-chave: Memodria; Ancestralidade; Sabedorias; Terreiros de Religides
de Matriz Africana; Formacgao de Professores.

SABIDURIAS INSURGENTES Y FORMACION DE PROFESSORES: el

5’ Doutor em Educagdo, Professor do Curso de Pedagogia e dos Programas de
Pés-graduacdo em Educacdo e Memoria Social e Bens Culturais da Universidade La Salle.
Pesquisador CNPqg/FApergs. Lider do Grupo de Pesquisa em Educacdo Intercultural
(GPEI/CNPq). Lattes: http://lattes.cnpq.br/5057724567363394 E-mail:
gilberto.silva@unilasalle.edu.br

8 Mestre em Memdria Social e Bens Culturais, doutorando na Universidade La Salle -
Canoas/RS, membro do Grupo de Pesquisa em Educagdo Intercultural (GPEI/CNPq).
Lattes: http://lattes.cnpg.br/5068783327770496 E-mail:
marcelo.201120050@unilasalle.edu.br

161


http://lattes.cnpq.br/5068783327770496
mailto:marcelo.201120050@unilasalle.edu.br

REPECULT

ISSN 2526-2742

Ilé de Odé como territorio de memoria, lucha y aprendizaje
descolonial

Resumen

La colonialidad del saber y del poder sigue operando en el tejido de la sociedad
brasilena, sosteniendo ldgicas de exclusion, silenciamiento y negaciéon de los
saberes producidos por sujetos y colectividades histéricamente marginados. Este
articulo parte del reconocimiento de los terreiros de religion de matriz africana
como territorios que albergan practicas educativas/pedagdgicas y formativas
insurgentes, donde practicas éticas, culturales y epistemoldgicas afrodidsporicas
son actualizadas como formas vivas de resistencia y creacién. En el didlogo fértil
a través de entrevistas con un Babalorixd del IIé de Odé, en la region
metropolitana de Porto Alegre, buscamos aproximaciones al campo de Ia
educacién, enfatizando interfaces en los procesos formativos de educadores de la
educacion basica. Echamos mano de la reflexidon estimulada por la perspectiva
descolonial para apoyar y orientar la construccién analitica. El anadlisis propuesto
considera la urgencia de practicas pedagdgicas fundadas en el reconocimiento de
la cultura negra como eje formador, y no como aditamento curricular, o incluso,
como mera expresidon de lo exdtico. Al tensionar la racionalidad eurocéntrica que
aun atraviesa la formacién docente, el trabajo propone la valorizacion de
epistemologias basadas en sabidurias ancestrales como fundamento para el
reencantamiento de la formacidén docente. Con este estudio, buscamos contribuir
a la construccién de perspectivas formativas mas arraigadas, plurales y
comprometidas con la justicia racial y epistémica, en consonancia con lo que
preconiza la Ley 10.639/03.

Palabras clave: Memoria; Ascendencia; Sabiduria; Templos de religiones de
base africana; Formacién de docentes.

INSURGENT SABIDURIAS AND TEACHER TRAINING: the Ilé de Odé
as a territory of memory, struggle and decolonial learning

Abstract:

The coloniality of knowledge and power continues to operate in the fabric of
Brazilian society, sustaining logics of exclusion, silencing and denial of the
knowledge produced by historically marginalized subjects and collectivities. This
article starts from the recognition of African-derived religious terreiros as
territories that carry insurgent educational/pedagogical and formative practices,
where Afrodiasporic ethical, cultural and epistemological practices are updated as
living forms of resistance and creation. In the fertile dialogue through interviews
with a Babalorixa from Ilé de Odé, in the metropolitan region of Porto Alegre, we
sought approaches to the field of education, emphasizing interfaces in the
training process of basic education educators. We used the reflection stimulated

162



REPECULT

ISSN 2526-2742

by the decolonial perspective to support and guide the analytical construction.
The proposed analysis considers the urgency of pedagogical practices based on
recognizing black culture as a formative axis, and not as a curricular prop, or
even as a mere expression of the exotic. By stressing the Eurocentric rationality
that still pervades teacher training, the work proposes the valorization of
epistemologies based on ancestral knowledge as a foundation for the
re-enchantment of teacher training. With this study, we seek to contribute to the
construction of formative perspectives that are more rooted, plural and
committed to racial and epistemic justice, in line with what is called for in the
Law on the Rights of the Child.

Keywords: Memory; Ancestrality; Knowledge; Religions of African Matrix;
Teacher Training.

INTRODUCAO

A colonialidade do saber e do poder segue operando no tecido da
sociedade brasileira, sustentando ldgicas de exclusdo, silenciamento e negacao
dos saberes produzidos por sujeitos e coletividades historicamente
marginalizados. Entre os territérios que resistem a essa logica, destacam-se os
terreiros de religides de matriz africana, que mantém vivas praticas culturais,
éticas e  epistemoldgicas profundamente enraizadas em  tradigOes
afro-diaspdricas. Longe de serem apenas espagos religiosos, os terreiros
constituem verdadeiros territérios de memoria, cuidado, criagdo e resisténcia,
onde se atualizam saberes ancestrais, modos de viver, pensar e educar.

Este artigo toma como premissa o reconhecimento desses espacos como
lugares pedagdgicos insurgentes, nos quais se produzem formas de
ensino-aprendizagem que tensionam a racionalidade eurocentrada, fragmentaria
e dualista que ainda atravessa a formacgao de professores. O estudo tem como
ponto de ancoragem o Ilé de Pai Paulinho de Odé, localizado na cidade de
Canoas/RS. A partir da narrativa do Babalorixa e da observagao das praticas que
ali se realizam, buscou-se compreender de que maneira esse terreiro expressa
saberes que podem dialogar com os processos formativos de educadores(as) da
educacao basica.

Inspirados por uma abordagem descolonial da educagao (Walsh, 2009;
Rufino, 2019), propomos um deslocamento epistémico que nos permita

reconhecer os terreiros como lugares de producdao de conhecimento legitimos,

163



REPECULT

ISSN 2526-2742

ancorados em formas outras de racionalidade e espiritualidade, em outras
politicas da memodria e do corpo. A andlise proposta considera a urgéncia de
praticas pedagodgicas fundadas no reconhecimento da cultura negra como eixo
formador e ndao como adereco curricular, ou ainda, como mera expressao do
exotico. Com este estudo, buscamos contribuir para a construgao de perspectivas
formativas mais enraizadas, plurais e comprometidas com a justica racial e
epistémica, em consonancia com o que preconiza a Lei 10.639/03.

Esta lei alterou a Lei de Diretrizes e Bases da Educagao Nacional (LDB -
9.394/96) (Brasil, 1996), para incluir no curriculo da Rede de Ensino a
obrigatoriedade do estudo de Histéria e Cultura Afro-brasileira e Africana. Os
principais pontos da lei dizem respeito a inclusdo do ensino da histéria da Africa,
da luta dos negros no Brasil, da cultura afro-brasileira, bem como do papel dos
negros na formagao da sociedade nacional. Além disso, a instituicdo do 20 de
novembro como data comemorativa no calendario escolar, destacando a
resisténcia negra contra a escravidao; a formacdo de professores para a
abordagem desses temas incluindo a producao de materiais didaticos adequados,
com o principal objetivo de combater o racismo promover e valorizar a heranga
cultural africana e afro-brasileira, de forma a contribuir para uma educagao

inclusiva e antirracista.

FALANDO DE COMO CONSTRUIMOS O PROCESSO DA PESQUISA

Para compor esse estudo, foram trabalhados analiticamente elementos da
narrativa memorial, transcritas seguindo o protocolo metodoldgico proposto por
Alberti (2013), considerando quatros eixos principais: 1) a pré-entrevista
(preparacao) na qual sao definidos o tema e seus objetivos, a selecao dos
entrevistados e a elaboracdo de um roteiro tematico; 2) a entrevista
(realizacao), momento que se define um local apropriado para sua realizagao,
sua gravacgao e registro, bem como o cuidado no que diz respeito a postura do
entrevistador; 3) pods-entrevista (tratamento do material), onde as narrativas
serdo cuidadosamente transcritas, a conferéncia e autorizacdo do entrevistado e
a anadlise e interpretacao dos excertos selecionados; 4) arquivamento e difusdo,

momento de organizacdo e preservacdo das entrevistas e sua divulgacao ética

164



REPECULT

ISSN 2526-2742

respeitando possiveis acordos de confidencialidade e direitos autorais. As
narrativas aqui utilizadas sao fruto de 4 entrevistas realizadas com Pai Paulinho
de Odé, entre os meses de setembro e outubro do ano de 2019. Para o registro
das entrevistas foi utilizado um aparelho de MP3 player e a transcricao foi
realizada de forma manual.

Trabalhar com histéria oral trata-se de ter a possibilidade de emprega-la
em multiplas disciplinas das ciéncias humanas e, dependendo do sentido do
trabalho de pesquisa, ela pode ser definida como método de investigacao
cientifica, fonte de pesquisa ou até mesmo como técnica de producdo e
tratamento das narrativas memoriais gravadas durante a entrevista. Mas, afinal,

0 que é histdria oral e qual sua contribuicdo epistémica?

Histéria oral € um método de pesquisa (historica, antropoldgica,
>sociolégica, etc) que privilegia a realizacdo de entrevistas com
pessoas que participaram de, ou testemunharam acontecimentos,
conjunturas, visbes de mundo, como forma de se aproximar do
objeto de estudo. Como consequéncia, o método de histéria oral
produz fontes de consulta (as entrevistas) para outros estudos,
podendo ser reunidas em um acervo aberto a pesquisadores
(Alberti, 2013, p. 24).

Olhar a cultura africana na formacdo da cultura brasileira é de suma
importancia, porém devemos atentar ao fato de como ela foi diluida durante os
anos, pelo apagamento étnico imposto pelos colonizadores europeus. Ao realizar
uma entrevista, tanto quem entrevista quanto quem narra sua histdria esta
permeado pelo efeito colonizador, sendo necessaria atencdo para a reproducao

de estereodtipos. Nesta direcdo, Silvia Rivera Cusicanqui alerta:

La relacion de escucha enfrenta a un minimo de dos personas,
portadoras de sus propias peculiaridades sociales e histéricas. Sus
“localizaciones” en el diagrama social pueden incluso ser opuestas.
En la experiencia con testimonios, he tenido con frecuencia la
sensacion de moverme a través de estereotipos, que al tiempo de
conversar comienzan a ser desmontados (2010, p. 227).
Uma exigéncia que se coloca ao que escuta e ao que narra, sendo que na
interacdo se constroem possibilidades de dar-se conta, a linguagem quando
ativada, carrega sentidos e desperta “feridas mais antigas”. E um ativar de fontes

memoriais que foram e continuam sendo apagadas, invisibilizadas e que

165



REPECULT

ISSN 2526-2742

historicamente encontram no territério sagrado um espago para sua manutencgao.
Como colaboragdo sobre tal ideia Prandi (2005) afirma que a reconstituicdo da
cultura religiosa africana no Brasil foi orientada, ndo sem a ocorréncia de
mudancas, acréscimos e perdas, por um processo que vislumbrava dar sentido a
memoria e a identidade do negro na didspora, num jogo que o povo de santo

imagina apenas como pleno de mistérios perdidos e de segredos guardados.

SOBRE O ILE DE PAI PAULINHO DE ODE

A nocao de territério, quando pensada a partir das experiéncias das
comunidades afro-diaspdricas, ultrapassa os limites do espaco geografico ou
fisico. Ela se funda em vinculos histéricos, afetivos, espirituais e politicos que
conformam uma relacao de pertencimento e identidade. Nesse sentido, os
terreiros de religides de matriz africana se constituem como territérios sagrados
insurgentes, onde saberes ancestrais sao preservados, reinventados e
compartilhados por meio da oralidade, dos rituais, da corporeidade e da
convivéncia comunitaria.

O Ilé de Pai Paulinho de Odé foi fundado em 1998, em meio as disputas
por terra urbana e dignidade na regiao metropolitana de Porto Alegre/RS. O
terreiro nasce da trajetéria de vida e luta de Pai Paulinho, Babalorixa de tradicao
no Batuque gaucho, iniciado aos 18 anos, com o assentamento de seu Orixa
Odé. A historia do IIé>° estad entrelacada com a da ocupagdo da regido onde se
insere. Na década de 1980, Pai Paulinho participava ativamente de grupos de
discussdao politica e movimentos sociais que lutavam pelo direito a moradia,

conforme sua narrativa:

Em 87 eu ja tinha 16 anos ai eu conheci um grupo através do meu
padrasto, um grupo de discussdo de politica, naquela época estava
se construindo grupos, nucleos partidarios, muito de discussdo, e
entre as discussdes estava a moradia na cidade de Canoas, a
cidade de Canoas naquela época ndo tinha nem um projeto de
moradia (Pai Paulinho de Odé, 2019).

% Ilé na linguagem utilizada no Candomblé significa casa, apesar de o estudo ter como
ponto de ancoragem um espaco religioso que cultua os Orixas através do Batuque, seu
dirigente utiliza este termo como opcdo a terreiro, dessa forma no decorrer do texto
utilizaremos tanto um quanto outro.

166



REPECULT

ISSN 2526-2742

Foi nesse contexto que se formou a Vila Jodo de Barro, territdrio
conquistado por meio da organizacdo comunitdria e da resisténcia popular. A
mesma energia que sustentou essa conquista foi a que ancorou, anos depois, a
fundacdo do Ilé. As atividades religiosas no IIé sdo marcadas pela pluralidade
ritualistica tipica do Batuque no Rio Grande do Sul. Ali se cultuam Orixas como
Odé (Oxossi), Iemanja, Xangd, Ossaim e outros, com praticas que envolvem o
uso de folhas, cantos em iorubd, toques de tambor e assentamentos sagrados. O
Peji, espaco de recolhimento e sacralidade, abriga os objetos que fazem morada
dos Orixds, como os ocutds (pedras sagradas), assentados em vasilhas com
elementos naturais consagrados. Cada objeto é cuidado com zelo, pois carrega o
axé ancestral e a presenca espiritual que orienta a comunidade.

O Ilé também é espaco de formacao: ndo apenas religiosa, mas humana,
comunitaria e politica. Com cerca de 70 filhos e filhas de santo vinculados a casa,
Pai Paulinho atua como mestre, conselheiro, pai e guardidao dos saberes que
recebeu de seus mais velhos. Seu carisma e dedicacdao o tornaram referéncia
entre os frequentadores do terreiro, e no campo da pesquisa académica. A casa
de Pai Paulinho ndo estad dissociada do terreiro: ele e sua familia vivem no
mesmo terreno. Fotografias nas paredes, imagens dos Orixas, vestes
ritualisticas, tambores e cantigas compdem uma estética de resisténcia e
pertencimento. Ali, como diria Assmann (2011), a memodria se materializa nos
objetos, nos gestos e no préprio espaco, que se torna guardido de histdrias e
signos de continuidade.

A construcdo da memoria coletiva, nesse contexto, ndo se da por meio de
arquivos ou registros escritos, mas através da oralidade, da vivéncia
compartilhada, da circularidade dos saberes. Como afirma Candau (2011), a
memoria viva € tecida em comunidade, atravessada por afetos, gestos e
simbolos que ressignificam o passado e projetam o futuro. O terreiro, assim,
funciona como um “arquivo vivo” (Assmann, 2011), guardando experiéncias,
narrativas e praticas que escapam as dindmicas lineares e racionalistas da

modernidade ocidental. Pai Paulinho conta que:

167



REPECULT

ISSN 2526-2742

Eu me envolvi sempre nas questdes de luta aqui de melhoria de
vida para a comunidade pelo ponto de vista da infraestrutura, da
salde, da educagdo, seguranca, moradia principalmente e o
Terreiro Ilé de Odé virou uma sede de associacdo comunitaria
também (Pai Paulinho de Odé, 2019).

Ao compreender o terreiro como territério, adotamos também uma leitura
politica: trata-se de um espaco de disputa simbdlica e concreta, onde se afirma o
direito a existéncia e a diferenca. Contra o apagamento promovido pelo racismo
religioso e epistémico, o Ilé reafirma a dignidade das culturas africanas e o
protagonismo de seus sujeitos na producao e defesa da vida. Nesse sentido,
como sugere Bell Hooks (2017), trata-se de um espago onde vozes

historicamente silenciadas encontram ressonancia e poténcia.

DAS AGCOES E DOS FAZERES ATIVISTAS, POR ENTRE MEM()ARIAS E
RESISTENCIAS

Muito presente no terreiro, a memodria geracional é fundamental no
processo de transmissao dos ensinamentos religiosos. Ali, naquele local, a
familia de Pai Paulinho participa do cotidiano, e todos estdo envolvidos nas

dinamicas sociais presentes. Assim, em didlogo com Candau, propde-se que:

A reminiscéncia comum e a repeticdo de certos rituais (refeicGes,
festas familiares), a conservacdao coletiva de saberes, de
referenciais, de recordacdes familiares e de emblemas
(fotografias, lugares, objetos, papéis de familia, odores, cangoes,
receitas de cozinha, patronimica e nomes préprios), bem como a
responsabilidade pela transmissdao das herangas materiais e
imateriais, sao dimensdes essenciais do sentimento de
pertencimento e dos lagos familiares, fazendo com que membros
da parentela queiram considerar-se como uma familia (2011, p.
140).

O Babalorixa é aquele que detém o poder religioso e é responsavel pela
transmissao oral do conhecimento aos seus iniciados. Neste lugar ocupado e
reconhecido como figura paterna, ganha admiracao e respeito dos
frequentadores do Terreiro. Pensando de forma mais ampla, tal figura pode ser
uma injuncdo do poder divino sobre o social. Sobre oralidade e memédria,

Trindade, afirma: “memodria oral é a verbalizacdo da nossa memdria”, na qual

168



REPECULT

ISSN 2526-2742

[...] grupos e individuos articulam suas experiéncias passadas formulando uma
narrativa historica acerca de suas trajetérias” (2017, p. 224). Ainda, a
reminiscéncia oral é tida para a autora como uma das formas mais antigas de
humanidade de transmissao e consolidagdao das narrativas, muito bem traduzida

neste trecho da entrevista concedida por Pai Paulinho de Odé:

Entdo qual é a nossa missdo? Entender que a gente veio para
evoluir e ajudar na evolucdao dos outros. Parece tdo simples né,
bom isso é geral para todo mundo, na minha opinido, segundo
entender que cada um tem uma forma de fazer isso, terceiro, ai
vem o pior, descobrir qual é a tua forma de fazer isso pelo ponto
de vista humano, social, religioso, cultural qual é a nossa forma
entdo, quarto executar, aplicar essa missdo. (Pai Paulinho de
0Odé, 2019).

Para exercer lideranca num Il€, além do cargo que o Babalorixa ocupa, é

necessario carisma, que, para Ari Pedro Oro ao evocar Weber diz que, “é
definido como uma qualidade extraordindria de um personagem dotado de
forcas ou de poderes sobrenaturais ou sobre-humanos, inacessivel ao comum
dos mortais” (Oro, 1999, p. 83), sendo determinante em diferenciar pais e
maes de santo no que tange a sua representacao em determinada sociedade.

Cossard em sua obra, sustenta que:

O chefe de um terreiro ndo age sozinho, pois conta com a ajuda
de muitas pessoas sob suas ordens [..] a cabeca desse
verdadeiro organismo, e 0s que 0 cercam sdo seus bragos e
pernas. Esse entrosamento vai exigir uma disciplina severa,
muita abnegacdo e sacrificio. E uma escolha para o resto da vida
(Cossard, 2008, p. 67).

Para dentro do terreiro, tal reconhecimento social depende do
reconhecimento por parte de seus adeptos de virtudes, como: a seguranga que
preside os rituais, a eficiéncia do jogo de buzios, a quantidade de clientes
externos a casa e seu progresso material adquirido com o passar dos anos,
tanto para si quanto na vida particular dos seus filhos. Podemos dar o exemplo
do jogo de buzios, que é uma atribuicdo importante ao Babalorixa. Para fora do
terreiro, sao utilizados como fonte de legitimacdo a sua visibilidade nas redes

sociais e o0 interesse que esses dirigentes espirituais despertam nos

169



REPECULT

ISSN 2526-2742

pesquisadores e na sociedade como um todo, como é o caso de Pai Paulinho de
Odé.

O Ilé seria um local onde estao guardados os segredos e os simbolos da
religidao africana e deve ser visto como um local de memodria. Assmann em sua
obra, lembra Cicero ao dizer que “grande é a forca da memoria que reside no
interior dos locais” (2011, p.317), mesmo um local ndo tendo em si uma

memoria imanente, a autora contribui mencionando que estes:

Fazem parte da construcao de espacos culturais da recordacao
muito significativos. E ndo apenas porque solidificam e validam
a recordacdo, [..] mas também por corporificar uma
continuidade da duragdao que supera a recordagao relativamente
breve dos individuos, épocas e também culturas, que esta
concretizada em artefatos” (Assmann, 2011, p. 318).

Sobre o significado do espaco fisico aqui neste texto denominado como

Ilé, Lody aponta que nele:

Sdo conferidas aos terreiros a guarda, protegao e manutengao
de conjuntos expressivos das culturas africanas, que
coordenadas pelos principios religiosos, conseguiram preservar
idiomas, tecnologias, musica, danga, gastronomia, teatro,
liturgias e sistemas de mando e poder intramuros referéncias
complexas a sociedade total (Lody, 2006, p. 13).

Sendo o Ilé considerado um local de adoragao e, por conseguinte, um
espaco de rememoracao, Barros nos diz que este “lugar de memdria, das
origens e das tradicdes, onde, além de se preservar um conhecimento
naturalistico e uma lingua ancestral, na qual sdo entoados canticos e
louvacdes” (2014, p. 13), serve para consolidar suas praticas e guardar tanto
seus segredos como simbolos. Ainda partindo da perspectiva de Barros, tais

espacos também sdo vistos como:

Uma associacdo liturgicamente organizada, em cujo espacgo se da a
transmissdao e aquisicdo dos conhecimentos de uma determinada
tradicdo religiosa [..] com regras especificas baseadas no
parentesco mitico, no principio da senioridade e na iniciacdo
religiosa (Barros, 2014, p. 13).

170



REPECULT

ISSN 2526-2742

Ali no interior do terreiro, podemos encontrar os elementos que dao
significado a uma religido baseada na mitologia iorubana, que, no Brasil, foi
preservada na cultura religiosa presente nas narrativas, a qual afirmava que
os homens e deuses viviam num mesmo mundo. Prandi cita esse mito, quando
“no comego ndo havia separagdao entre o Orum, o Céu dos Orixas, e o Aiyé, a
terra dos humanos. Homens e divindades iam e vinham coabitando e dividindo
vidas e aventuras” (2005, p. 178) . Pai Paulinho fala também em suas

narrativas, sobre esse lugar idealizado pelos seguidores da religiao africana:

O Orum é a Africa num plano espiritual mais, de maior nivel né,
€ a natureza em sua exuberancia. O Orum é a principal morada
dos Orixas e o Orixa também é a propria natureza como o mar
é Iemanja, o rio € Oxum né, a pedra é Xang6 a pedra o fogo, a
arvore, a folha, a mata é Odé é Ossaim né, a caca a busca é
0Odé, a folha é Ossaim, a dor e a cura também ¢é Xapana (Pai
Paulinho De Odé, 2019).

Sendo assim, devemos refletir como os lugares e o seu conteddo estdo
intimamente ligados. Essas figuras representadas pelos Orixas e suas histérias
servem para fixar a memoaria do conteldo de saber e os lugares responsaveis
por essa ordenacao (Assmann, 2011). O terreiro e seus artefatos contribuem
para a valorizacao e perpetuacdao de uma cultura ancestral vinda do além-mar.

Acerca do significado dos simbolos, Assmann (2011) cita uma
comunicagcao por carta entre Goethe e Schiller em agosto de 1977, no qual o
primeiro “inventa” o simbolo como uma categoria ndo literaria e os chama de
“objetos felizes”, que, ao serem observados, geram determinadas
sensibilidades, um efeito muitas vezes de totalidade e unidade. Para quem
observa tais objetos, estes emanam uma forca que independe do seu
significado histérico: nessa corrente de pensamento, a imagem do Orixa tem
para o iniciado, assim como para quem frequenta o local, uma identidade
carregada de forca presente na memoria do individuo.

No terreiro, os Orixds podem ser representados por imagens muitas
vezes esculpidas em gesso e até mesmo por fotografias, servindo para
fundamentar e preservar a religiao. Sobre a importancia das imagens, no

interior do Ilé de Pai Paulinho, ha inUmeros registros fotograficos em suas

171



REPECULT

ISSN 2526-2742

paredes, com o intuito de reafirmar e manter a memdria da religiosidade.

Assmann sugere que:

A fotografia, no entanto, funciona nao apenas como analogia da
recordagdo, ela também se torna o médium mais importante da
recordacdo, pois é considerada o indicio mais seguro de um
passado que nao existe mais, como estampa remanescente de um
momento passado (2001, p. 238).

Outrossim, a proépria fotografia acaba simbolizando elementos do
sagrado: “A fotografia preserva desse momento do passado um vestigio real
com que o presente esta ligado por contiguidade, por contato: a fotografia é
literalmente uma emanacao do referente” (Assmann, 2001, p. 238).

Além desses simbolos que representam os deuses africanos, os mais
importantes estdo presentes no Pejir uma espécie de quarto de santo onde
repousam as vasilhas, possiveis assentos dos Orixas. Paulinho de Odé explica

sobre essa feitura:

Os Orixas sdo assentados em vasilhas dentro dessa vasilha vai
um Ocutd que é uma pedra sagrada que é colhida do rio, da
mata e é consagrada pelos trés e liga (a gente chama de cola
né), uma liga que liga o Orum ao Aiyé, ou seja, o céu e a terra.
O Orixa ndo mora no nosso Peji, o assentamento do Orixa é
para ele responder, ndao mora ali, ele mora na natureza e no
Orum (Pai Paulinho De Odé, 2019).

Para esse ritual de assentamento do Orixa em sua vasilha, é necessario
gue os animais sejam sacralizados e assim seu sangue ofertado. Para entender
a fungdo que o sangue ocupa, Bastide (2001, p. 77) menciona A. B. Ellis,

expondo que:

O sangue é o axé de tudo quanto respira. Eis porque, como vimos,
é por meio do banho de sangue que se estabelecem, no mundo
africano da Bahia, todas as relacbes entre os objetos, os seres
humanos e os Orixas (2001, p.77).

O espaco de cultura e memodria que observamos para a producgdo desse
estudo é dedicado a Odé, um local que representa “de fato uma tessitura

incomum de espaco e tempo, que entretece presenca e auséncia, o presente

172



REPECULT

ISSN 2526-2742

sensorial e o passado historico” (Assmann, 2011, p. 360). Por meio da
narrativa de Pai Paulinho, que tem Odé como Orixa dono de sua cabeca e
entrega a ele sua devogao, define a divindade da seguinte maneira, “Odé é
vida, Odé é luta, Odé é forca, Odé é busca, Odé é obstinacdo, é determinacao,
Odé é fartura de amor, fartura de axé, fartura de vida, fartura de uniao,

fartura na mesa, fartura de vontade [...]".

Percebe-se através desse depoimento a imagem e a forca que o Orixa
tem para seu devoto e também como a construcdo da identidade de Pai
Paulinho estd afirmada. Prandi, em sua obra, também conta da relacdo dos
Orixas, “"Ogum ensinou Oxdssi a defender-se por si préprio e ensinou Oxossi a
cuidar da sua gente” (2001, p.112). Tal caracteristica do Orixa que diz respeito
ao ato de cuidar dos seus, pode ser percebida quando lemos o excerto da

narrativa do dirigente:

Eu era muito brigdo na escola porque eu ndo gostava de
injustica, brigdo, brigdo, brigdo se eu vejo um menino maior
brigando com um menor eu me metia, se eu via uma
discriminacdo, racismo essas coisas era natural, homofobia ja
era natural de mim sem muito a compreender isso até, acho
que cada um tinha que ser do jeito que era desde que
respeitasse o0 outro pra mim sempre foi assim mesmo sendo
uma coisa, talvez o meu Orixa, o meu Orixa é o Odé, Oxdssi
(Pai Paulinho De Odé¢, 2019).

Em estudo anterior de Silva, exercitou-se uma reflexao buscando por
escutar de onde emergiram elementos para se pensar a formacao de
professores, as praticas pedagdgicas na educacao basica, sendo que ao final,
sem ainda ter tido a imersdao de forma mais sistematizada nestes terrenos
férteis das comunidades do povo do axé, ou como sdo conhecidos as religides

de matriz africana, concluiu-se:

Quem sabe wuma das possiveis respostas para os
questionamentos suscitados durante esta reflexdo possa
advir de movimentos sociais contemporaneos, [...] quem
sabe a universidade possa explorar novas trilhas
epistemoldgicas marcadas por outros referenciais que ndo
somente aqueles considerados oficiais (Silva, 2024, p. 14).

173



REPECULT

ISSN 2526-2742

Assim, no proximo subitem exercitamos o que deixamos como
provocacdao € que agora €& assumido para dar continuidade. Também
apostamos que reconhecer os terreiros como lugares legitimos de producao de
conhecimento possa ser uma das chaves para contribuir na desestabilizagao

do paradigma hegemdnico dominante.

FORMACAO DE PROFESSORES, A EXPERIENCIA DO ILE E AS
APRENDIZAGENS NA PERSPECTIVA DESCOLONIZADORA

Pensar a formacdo de professores em didlogo com o Ilé de Pai Paulinho
de Odé é reconhecer que os saberes necessarios ao exercicio docente
ultrapassam os limites dos curriculos instituidos e das epistemologias
hegemonicas. Em se tratando de formacdo de professores nao é demais
reverberar a ideia de um processo formativo que inicia na escola, é qualificado
e aprofundado na universidade e retorna para a escola, constituida como
espaco de exercicio profissional onde o educador experimenta modos de ser,
fazer e pensar a educacdao no ato mesmo de exercita-la cotidianamente. Em
muitos casos, este ato € marcado por uma dinamica dialédgica e acompanhada
por uma praxis, que forja e qualifica o profissional em exercicio (Silva, 2024;
Silva e Machado, 2020. De outro modo, a escola, em sua organizagao
moderna, frequentemente silencia as vozes, as praticas e as cosmologias de
povos que resistem a colonialidade, negando sua legitimidade como
produtores de conhecimento. Aproximar a experiéncia do terreiro dos
processos formativos € um gesto de escuta e também de ruptura. Escuta de
uma tradicao que se sustenta na oralidade, na ancestralidade e no corpo,
ruptura com uma légica que ancora a formacdo docente em modelos
eurocentrados e normativos.

O Ilé, enquanto territério do sagrado, se apresenta como espaco-tempo
de aprendizado que se sustenta em fazeres da pratica e dos dizeres que a
oralidade vai materializando. Assim Pai Paulinho de Odé registra em sua

narrativa, fazendo referéncia ao seu Orixa:

Odé ¢é o tudo, Odé é o passado, o presente e o futuro [...] quando
174



REPECULT

ISSN 2526-2742

a gente ama o que faz e faz o que ama, o que é sacrificante vira
até saboroso, entdo valores para mim € tudo o que Od¢, a mae
Africa e a ancestralidade me trazem: é amor, é familia, é respeito,
é unido, é luta, luta, luta” (Pai Paulinho De Odé, 2019).

As formas como se aprende neste espaco dao origem a modos de ensinar
que, generosamente, diria até silenciosamente, sdo ocultados. Isso se da porque
cumprem sua funcdo com tal naturalidade e eficacia que prescindem de
nomeacdes ou traducdes formais. Sao saberes que operam por presenga, nao por
enunciacdo. Nesta légica é como se a fungdao executada, se sobrepde, garantindo
o reconhecimento implicito, ocultado, mas presente e apreendido pelos que
ocupam o lugar de aprendizes. Nesta direcdo se pode destacar trés dimensoes
dos processos que ecoam desde a trajetéria revelada por Pai Paulinho de Odé em
suas narrativas.

A primeira delas refere-se ao fato de que se aprende a partir da
experiéncia vivida como compromisso comunitario. Em vario momentos de sua
narrativa emergem situacbes e exemplos de experiéncias que ilustram uma
missdo assumida, inicialmente desde a perspectiva religiosa junto aos Orixas de
um lado, e por outro, talvez, inclusive como resultado da interagao com os
orixas, a natureza e o trabalho com um coletivo que se fortalece nas lutas
cotidianas, criando estratégias de sobrevivéncias e de resisténcias, conforme

podemos observar nos trechos da narrativa de Pai Paulinho de Odé:

O primeiro grande projeto que nds trouxemos para ca foi um
programa de aquisicdo de alimentos do fome zero, aqui ainda é
uma comunidade bastante carente, mas naquela época era muito
mais. Criamos a coordenadoria da diversidade, potencializamos
eventos e comegamos a criar, também a trabalhar a politica LGBT
na cidade de Canoas. Canoas era uma das cidades mais
homofébicas, e aqui ndao generalizando, claro mas, isso é um
pouco resquicios da questdao militar aqui, desse modo de familia
conservador que sempre foi 0 que eu presenciei [...] criamos o
movimento Uniaxés no qual eu sou o presidente de honra, que é
um movimento social, e a partir dessas organizacdes e com as
associacdes de moradores, nos implantamos melhores condicdes
de vida aqui e também implantamos creches para as criangas que
hoje nds temos uma creche dentro da comunidade a partir dessa
luta [...], porque aqui também teve aulas de capoeira [...] a gente
tem duas sedes, a sede religiosa e a sede social e cultural ali nés
temos capoeira, nds temos dancas tradicionalistas para os adultos
e idosos, temos danga de rua Hip Hop para os jovens e capoeira
para a criancada. [...], o Natal da Jodo de Barro que comecou aqui

175



REPECULT

ISSN 2526-2742

na frente, a quinze anos atras comecou aqui com 150 e poucas
criancas, hoje nds atendemos mais de 1500 criangas [...]. (Pai
Paulinho De Odé, 2019).

Essas praticas expressam um aprendizado formativo que se da na acao
coletiva e na militdncia cotidiana, articulando espiritualidade com engajamento.
Se aprende com o que se faz e é fazendo que se continua a aprender. Em
verdade, é nesse fazer-comunitario que se constroem saberes fundamentais que
vao encontrar nos rituais e sabedorias ancestrais o seu momento de culminancia,
fortalecimento e referéncia para a continuidade. Nesse sentido, podemos
perguntar: o que depreende dai para pensarmos elementos para a formacdo
continuada de professores? O que nos ensina esta agdao implicada politicamente
com a defesa da qualidade de vida e com a defesa do préprio direito de existir
com dignidade? Talvez a escuta atenta e implicada, vinculada ao que a vida exige
de respostas possa ser um caminho viavel. Se de um lado se busca responder as
demandas da vida e de sua defesa, no campo da formacdo docente, isso exige
propostas que partam das necessidades concretas dos educadores, daquilo que a
vida e o territério Ihes demandam , e ndo apenas de prescricoes generalistas
desconectadas de seu cotidiano, a fim de que possam ser preenchidas lacunas e
espacos esvaziados de sentido, recobrindo de significados para a pratica
pedagdgica projetos, programas e politicas de formacgao. Entretanto, como bem
registra Gatti et all (2019), referindo-se ao que indicam as politicas e iniciativas

de formagao continuada de professores no contexto brasileiro:

Pouco se estudam as praticas institucionais, praticas curriculares,
interpretacdes das orientagdes oficiais etc., criando uma certa
lacuna para redirecionamentos e inovacbes na seara das
realizacdes. Estas questdes pedem compreensdao ndao apenas em si
e para si, mas em seus efeitos em segmentos a quem se dirige e
com 0s quais interage no contexto societario (Gatti Et All, 2019, p.
78).

Por um lado, as politicas de formacdo apresentam um quadro fragmentado
de seus resultados (Gatti Et All, 2019), em grande medida devido a auséncia de
estratégias sistematicas de acompanhamento e avaliacdo; por outro lado
emergem iniciativas que, mesmo em meio a esse cenario dispersivo, afirmam

sua forca e poténcia criadora. Tais experiéncias formativas ancoradas em

176



REPECULT

ISSN 2526-2742

contextos especificos e marcadas por vinculos com os territérios, vém
alimentando praticas formativas significativas contribuindo para a formacao dos
profissionais da educacdo® apontando na contramdo do que as politicas
dispersivas acabam tornando visivel. Articular estratégica e metodologicamente
acoes formativas que tomem por principio o exercicio da escuta implicada e
comprometida com os professores parece ser uma opcao plausivel e
perfeitamente operacional. A questdo que se coloca como desafio é o aprender a

escutar:

[...] eu entendo que a gente é um...uma espécie de ferramenta,
uma espécie de ligagdo entre o Orum e o Aiy€, entre o céu e a
terra, entre a Aruanda e a esse plano e a gente, as vezes uma
palavra amiga, uma simples vela, uma defumacdo, um
nomezinho que tu colocas ali e bate uma sineta as vezes tem
tanta repercussao que um, tanto quanto um trabalho feito de
grande proporcgdo (Paulinho De Odé, 2019).

Quem quer trabalhar com o outro, com coletivos e categorias
profissionais, antes de mais nada precisa dominar o exercicio da escuta até
que tenha chegado a hora, ou entdo tenha atingido um nivel em que se esta
autorizado a produzir a sua narrativa, o seu discurso. Etapa esta, muito bem
trabalhada por Molefi Kete Asante (2022) quando retoma o lugar dos
pensadores kemetianos e sua importancia para a Africa enquanto continente.
Ankh medu, expressao que na antiga lingua egipcia significa palavra viva,
implicando em ter conhecimento para poder ativar o poder de cada palavra, e
para isso, € preciso ser formado, obter conhecimento escutando de quem ja
atingiu este nivel e sabe ativar o poder das palavras. Em tempos de ruidos
intensos, de pouco siléncio e estudo que encontra no usufruir do tempo um
aliado, nos parece muito apropriada esta invocacdo de Asante. Para além da
escuta implicada é preciso acrescentar que é preciso estimular um sujeito que
autoriza-se a produzir o seu discurso, tendo em mente que ndo o fard na

condicao de mero informante, mas sim como sujeito cognoscente, como

% Gatti et all (2019) sistematizam um conjunto de iniciativas que rompem com a
fragmentacdo das agdes formativas voltadas a formacdo continuada de professores e
apresenta experiéncias concretas de varias regides do pais no capitulo 7 desta obra.
André e Passos (2019) elencam experiéncias formativas também nesta mesma
direcdo.

177



REPECULT

ISSN 2526-2742

aquele que também ao falar compartilha conhecimento, principalmente
aqueles que o territério da escola é vigorosa em germinar no cotidiano da agao
docente.

Quando alguém adentra o espaco do Ilé, ndao é apenas o corpo fisico
que atravessa o portdao: vém junto suas dores, memorias, siléncios e historias.
E nesse sentido que a acolhida promovida pelo Terreiro se revela
profundamente pedagdgica, ndo porque ensina no modelo escolarizado, mas
porque reconhece a integralidade da pessoa. O axé, nesse contexto, ndo é
abstracdo espiritual: é forca que escuta, presenca que se oferece. Escutar, no
Ilé, € mais do que ouvir com os ouvidos; é acolher com o corpo inteiro. Na
alianca entre experiéncia, engajamento e compromisso, ensina-se e
aprende-se com os gestos, com os rituais, com o siléncio, com o som e com o
canto. A pedagogia que se pratica desde o terrreiro de Pai Paulinho de Odé
nao fragmenta o saber, mas oferece um terreno fértil para onde langar suas
raizes. E uma pedagogia que se compromete com o outro, que se constrdi no
chdo das experiéncias, nas memorias narradas também pelo toque de tambor
e no siléncio que antecede a palavra desde a heranca africana.

A segunda dimensdo trata de pensar o corpo como territério de
aprendizagem. Notadamente podemos pensar que no Ilé se ensina a partir do
corpo. Cada ritual € um convite a sensorialidade, a experiéncia, a abertura aos
signos do mundo. Tal forma de conceber o ser no Ilé faz com que este
territério se conflagre como espaco de comunicacdo entre os ancestrais e a
natureza viva. Sendo o corpo uma das ferramentas de trabalho, servindo como
“cavalo-de-santo”, colocando-se a servico do universo que transcende a
materialidade, o corpo ganha significados e sentidos que na légica moderna e
eurocentrada ndo encontram referéncias, pois aqui observa-se a ruptura com a
ideia do corpo matéria, do corpo fisico, extrapolando e ampliando modos de
compreensdo. Assim, o corpo esta implicitamente imbricado no ato de viver a
vida no Il€, aliando o campo espiritual com o material/terra (0rum/aiyé), como

relembra o dirigente:

Eu exijo aqui que pra cozinhar as pessoas hoje estejam de
cabeca coberta em respeito ao Orixa, eu exijo que elas estejam

178



REPECULT

ISSN 2526-2742

até mesmo no celular ou num radiozinho escutando rezas
enquanto estdo fazendo, mesmo sendo de uma forma
tecnoldgica ndo tdo convencional, mas que estejam escutando
rezas enquanto estdo fazendo aos axés, inclusive que ndo
discutam, que ndo se envolvam em outras questdes enquanto
esta torrando um milho, cozinhando uma canjica, fazendo uma
comida de santo (Pai Paulinho De Odé, 2019).

Em verdade se constata que o corpo que luta pela preservagao da vida,
pela dignidade do existir, que cria coletivos sociais, politicamente combativos
pela garantia dos direitos sociais € o mesmo que ganha cuidados de forma
acentuada e complexa no territério do Ilé. Ndo se trata, portanto, de praticas
isoladas, o corpo da luta social é o corpo reconhecido e cuidado no ambiente
onde a experiéncia do sagrado, performaticamente ao produzir o rito, sustenta
a presenga da ancestralidade.

Essa compreensao do corpo como territério de saber e de presenca
ritual nos convida a deslocar também o olhar sobre os processos formativos no
campo da educacdo. Se, no Il§, o'corpo é lugar de escuta, de fala, de
interacdo, memodria e de acdo conectada integralmente ao sagrado, podemos
pensar em fazer a transicdo desta experiéncia ancestral para o lugar do chdo
da escola, onde ndo sé o discurso deve habitar, mas se inscrever nos gestos,
afetos, nas marcas corporais e nas diferentes formas de estar presente no
mundo. Desde este aspecto, emergem possibilidades multiplas para se pensar
formagdes que partam daquilo que é mais significativo e simbdlico para o ser
humano. As sensacOes e a valorizagdao da integralidade do ser (corpo e
mente, do visivel e do invisivel), contribuem para romper com a visao do
corpo limitada a instrumentalidade e a ideia de mero suporte para a
racionalidade.

Na inspiracdo encontrada em Luiz Rufino é que se pode continuar a
pensar o corpo em didlogo com o universo cultural afrodiaspdrico e estabelecer
as devidas relagdbes com o processo formativo e educativo dirigido aos
professores em servico. O fato é de que o lugar do corpo na educagao, de
modo geral, “remonta a um amplo investimento da agenda dominante em
propagar sua politica contraria a vida por meio de um sofisticado repertério de
violéncias que terdo como primeiro lugar de ataque o territério corporal”
(Rufino, 2023, p. 13).

179



REPECULT

ISSN 2526-2742

Nesse cenario, pensar processos educativos numa perspectiva
descolonial, é buscar restituir o lugar do corpo desde uma compreensao
contraria aquela propagada e instituida historicamente pela colonizacdo. Aqui
estamos a falar de corpos com memdrias, se pensarmos NOS COrpos
afrodiasporicos e dos povos indigenas, estamos diante de memdrias que
remetem a um corpo que enfrentou, resistiu e se opds violentamente a
escravizagao, em muitos casos, aniquilando a prépria vida em prol da defesa
da liberdade. Com a recente presenca significativa de corpos afrodiaspoéricos
ocupando cargos na profissdao docente, validar estas memodrias e reconhecer
nos corpos um ponto de partida para contemplar na formacao e poder
reorientar projetos, programas e agoes no campo da formagao de professores
se apresenta como urgéncia a ser atendida.

Assinala Luiz Rufino, “O corpo é o proprio chao, montagem e montaria
da educacdo. E ele que faz com que ela seja um acontecimento comum aos
viventes e que cada ser risque de maneira singular o viver na relagdo com o
todo” (2023, p. 15). Tanto a educagao como outros processos que mirem na
formacdo dos professores, devem cada vez mais ser pensados e
operacionalizados desde referenciais que busquem a integralidade do ser,
ainda que pareca simples afirmar isso, essa simplicidade carrega a
complexidade de um problema histérico a que se enfrentam, ndo somente
paises em desenvolvimento, mas também nacdes, ditas desenvolvidas, como é
o caso dos Estados Unidos da América (Ver: Ravitch, 2011; Lessard, 2009).

A terceira dimensdo que vem para a reflexdo diz respeito as praticas da
oralidade como forma e memodria. O que se percebe é que a ancestralidade
que encontra na oralidade um de seus maiores instrumentos de manutengao
nao se limita a transmissdao, mas indica um modo de fazer, que invoca um tipo
de pedagogia viva, situada, experiencial, radicalmente implicada nos corpos e
territérios por onde se concretiza. O testemunho de Pai Paulinho no excerto a

seguir € ilustrativo:

No nosso Terreiro de matriz africana Cabinda Jeje, noventa por
cento se deu na oralidade, ou seja, passado dessas minhas
raizes de Pai Neco, de Pai Luis, de Pai Jorge e ai na nacdo tem
um advento que tu tens que aprender na pratica. Existe alguns
livros como o Pai Paulo Tadeu Barbosa aqui no Rio Grande do

180



REPECULT

ISSN 2526-2742

Sul que fala mais da Cabinda e de outros, mas que o que
realmente te embasa é a pratica, é o dia a dia, é o serdo, € o pé
no chdo, é cozinhar (Pai Paulinho De Odé, 2019).

A oralidade nesse sentido é mais que palavra falada, é palavra, que a
exemplo do sentido kemetiano resgatado por Asante (2022), é viva, palavra
que tem forca de transformacdao quando bem pronunciada por aquele que
conhece seu poder. O trabalho do professor em sala de aula pode ser
compreendido igualmente nesta acepgao, pois ao abrir-se para epistemologias
outras, da margem, fora do campo da oficialidade e da racionalidade
eurocentrada, possibilita a descolonizacao, o deslocamento para esses outros
campos simbdlicos que se abrem em novos significados.

Ao pensar a formacgdo de professores que acolhe essas epistemologias
dissidentes, que reconhece estes outros corpos, exercita assim, de forma
pedagdgica, a capacidade de reconhecer que tais praticas se instituem como
lugares legitimos de producdo de conhecimento, ndo apenas como referéncias
periféricas ao grande sistema epistémico hegeménico, mas como fundamentos
ontoldgicos, éticos e politicos para se pensar o aprender e o formar-se em
contextos situados.

Um dos exemplos é o préprio uso da lingua na experiéncia
afrodiaspdrica no continente americano. Nesta direcao Bell Hooks pontua:
“obrigados a habitar num mundo onde viam pessoas iguais a si, com a mesma
cor da pele e a mesma condicdo, mas sem uma lingua comum para falar uns
com o0s outros, que precisavam da lingua do ‘opressor’” (2017, p. 225). E,

ainda segue a autora se perguntando:

Como descrever o que devem ter sentido os africanos, cujos lagos
mais profundos haviam sido sempre forjados no espaco de uma
lingua comum, mas foram transportados abruptamente para um
mundo onde o préoprio som de sua lingua materna ndo tinha

sentido? (hooks, 2017, p. 226).

Essa pedagogia da oralidade, essa pedagogia viva, que Pai Paulinho
evoca com forga e clareza, nao se encerra na transmissao intergeracional de
conteludo ou praticas rituais. Ela estd ancorada em uma experiéncia mais

profunda, marcada por processos histéricos de violéncia linguistica e cultural

181



REPECULT

ISSN 2526-2742

que atravessaram e ainda atravessam os corpos negros na didspora.

Falar corretamente a lingua do opressor, sem ter acesso a escola ou
entdao um acesso precarizado pelas condigdes sociais, culturais e desiguais,
constitui-se como uma forma de lidar com esta populacdo agregando, na
verdade, uma injustica a mais. A isso se somou o rompimento forgado com as
linguas originarias africanas, promovido pela légica colonial. O resultado, nés
conhecemos muito bem e estao presentes em nosso meio de forma farta. Um
deles é o silenciamento histérico, ainda ha que se reverberar, ndo foi total,
sobrou espacgo para a producdo da insurgéncia. O que se formou foi um campo
tenso, criativo, de reinvencao linguistica, onde a memdria e a resisténcia
deram forma a modos préprios de falar e significar o mundo. Tal constatacdo é
corroborada na analise realizada por Hooks, “Imagino que foi feliz o momento
em que perceberam que a lingua do opressor, confiscada e falada pelas linguas
dos colonizados, poderia ser um espaco de formagao de lagos” (2017, p. 226).

Podemos afirmar que na experiéncia afrodiaspérica, a lingua nao foi
apenas instrumento de submissdao, ela se tornou arma de insurgéncia. A
apropriacao do portugués com suas dobras, ritmos, corte e reinvencdes, deu
origem a linguagens situadas, circunscritas, quase que codificadas, ainda que
na maioria das vezes esta forma (de resisténcia) foi taxada de “incultas”,
entretanto cumpriam com o papel de devolver a esta parcela da populagao as
condicOes para que a memoria ganhasse vida na oralidade que se fez uso. Bell
hooks quando analisa a experiéncia afrodiasporica, especificamente no
territério estadunidense, constata semelhante dindmicas postas em
movimento, “Isso porque, no uso incorreto das palavras, na colocagao
incorreta das palavras, havia um espirito de rebelido que tomava posse da
lingua como local de resisténcia” (hooks, 2017, p. 227). Assim: “Embora
precisassem da lingua do opressor para falar uns com os outros, eles também
reinventaram, refizeram essa lingua, para que ela falasse além das fronteiras
da conquista e da dominagao” (hooks, 2017, p. 226).

A oralidade, nesse contexto, é lugar de elaboracdo de saberes, de
reinvencao da escuta, de fortalecimento de vinculos e de afirmacdo identitaria.
E palavra que resiste. Que se dobra. Que escapa ao controle. Que segue o
ritmo do que preconiza Rufino, quando se refere a colonizagdo, ndao como

182



REPECULT

ISSN 2526-2742

vencedora, pois “permanecemos indo aos campos de batalhas, reivindicando
saberes comunitarios, tecnologias ancestrais e lancando pernadas, palavras e
jogos de corpo imantados nas mais variadas mandingas” (Rufino, 2023, p.
65), reafirmando que resisténcia é o que ha de mais presente no cotidiano dos
povos afrodiasporicos.

Acentua-se que a formacgao de professores inspirada em outras formas,
passa necessariamente em abrir-se, mais do que acolher, é dispor-se a um
deslocamento epistémico. E fazer a opcdo por de fato lancar mdo de
estratégias que estejam diretamente voltadas a sanar, compreender e
apreender com aqueles e aquelas que sobreviveram ao tragico e vergonhoso
processo de colonizagao e escravizacdao. Estamos, entdao, a falar de uma
sobrevivéncia e de uma luta que busca a garantia pelo direito de existir. Ha
gque se ter sensibilidade o suficiente para compreender que nessas
epistemologias que sustentam estes existires de forma tdo autbnomas sdo
reveladoras de sabedorias ancestrais insurgentes. As girias, os sotaques, as
falhas, os lapsos, as repeticdes na linguagem compdem o exercicio de uma
escuta que remete para praticas pedagdgicas igualmente insurgentes,
implicadas, portanto ultrapassando a perspectiva da normatizacdao e da

correcao.

CONSIDERACOES FINAIS
A questdao que mobilizou nosso estudo partiu do pressuposto de que as
praticas culturais e religiosas no espaco do terreiro acabam por construir
territérios de resisténcias, criacdo e manutencao de tradigdes e membdrias,
explicitadas através dos ritos e das sabedorias ancestrais insurgentes, assim
buscamos compreender de que maneira, especificamente a partir da
experiéncia do Ilé de Pai Paulinho de Odé esse terreiro expressa saberes que
podem e devem dialogar com os processos formativos de educadores(as) da
educacao basica.
Em grande medida, mediados pela experiéncia de pesquisa e
operacionalizacdo de projetos e programas formativos juntos as redes
municipais de educacdo ao longo de mais de duas décadas, foi possivel

constatar que a escuta e o construir juntos, construir “com” ao invés de

183



REPECULT

ISSN 2526-2742

construir “para” ou “sobre” demarca uma postura politica, ética com efeitos
diretos no campo das epistemologias insurgentes, como tdo bem apregoada
pelos defensores da pesquisa-agao.

E nesta linhagem, enriquecida pelas contribuicdes do campo da
descolonialidade que este texto foi construido, procurando alargar horizontes
éticos, politicos e epistemoldgicos no campo da formacao de professores por
um lado, e de outro, reconhecer epistemologias que resistem nos territérios
dos terreiros, O Ilé de Pai Paulinho como porto que acolhe, provoca, anuncia e
estimula a continuidade da viagem, se apresentou como dadiva para a
construgao deste texto. Longe de querer propor modelos de formacgao, ou
formatos pré-estabelecidos, o que se desejou foi encontrar inspiracao que
ajude a ampliar nossas agdes no campo da formagao de professores.

A travessia durante a construcdo do texto, no didlogo aberto com as
narrativas produzidas por Pai Paulinho de Odé, ao nos aproximarmos de sua
historia de vida que se mesclou com a histéria de sua experiéncia com o
sagrado, desprende a primeira e grande aprendizagem: no coletivo implicado
na defesa da vida com qualidade, forjada nas lutas sociais o sagrado ampara,
ritualiza e fortalece os coletivos que vao sendo gestados. As fronteiras entre o
espaco do sagrado e o espaco da luta social coletiva ndao apresentam fronteiras
definidas, pelo contrario, elas se complementam e se retroalimentam.

No esforco por buscar jogar luzes no debate, lancamo-nos, animados
pelas dimensdes que emergiram da anadlise da trajetéria de vida de Pai
Paulinho e da fundacao de seu Il&, a refletir, encontrando em interlocutores
como Rufino e Hooks parceiros intelectuais de primeira monta. Trés dimensoes
foram sistematizadas para dar conta deste processo reflexivo: se aprende a
partir da experiéncia vivida como compromisso comunitdrio; corpo como
territério de aprendizagem e praticas da oralidade como forma e memodria. Ao
sistematizarmos estas dimensdes elas acabaram provocando a pensar a
formacao de professores desde outros referenciais, revendo categorias basicas
como é a nocdo do aprender e do saber.

A forca da experiéncia de Pai Paulinho ao lancar mao, na sua narrativa,
destes lugares de produgao do conhecimento, convoca-nos a um abrir-se para

pensar uma pedagogia viva, insurgente, provocativa. Uma pedagogia que
184



REPECULT

ISSN 2526-2742

encontra na memoria e na experiéncia, formas de organizacdo e maturidade
epistémica. As perguntas que emergem desse processo direcionam ao campo
da formagao de professores perguntas que exploram nossa capacidade para
refletir: que saberes sustentam nossas praticas? Nossas aulas? Quais corpos
sao ouvidos? Quem e com qual forca as palavras sao proferidas?

Em um tempo de crescente desumanizacao e esvaziamento dos
sentidos coletivos, olhar, com o devido cuidado que merece, para 0 que se
experimenta no Ilé de Pai Paulinho reforca a opgdo politica por uma educacgao
formadora que se paute pela escuta implicada, geradora de epistemologias
outras. Trata-se de abrir frestas, criar fissuras no pensamento hegemonico a
fim de reencantar a formacao docente, valorizando a experiéncia e a

ancestralidade, como presente pulsante e possibilidade viva de futuro.

185



REPECULT

ISSN 2526-2742

REFERENCIAS
ALBERTI, Verena. Manual de histéria oral. Rio de Janeiro: Editora FGV, 2013.

AMBIEDA, Paulo R.. Percurso e religiao. [Entrevista cedida a Marcelo L. H.
Silveira]. 2019. Entrevista gravada em MP3 player.

AMBIEDA, Paulo R.. Religiao e movimentos sociais. [Entrevista cedida a]
Marcelo L. H. Silveira]. 2019. Entrevista gravada em MP3 player.

ANDRE, Marli; PASSOS, Laurizete Ferragut. Experiéncias brasileiras de formagao
de professores da educacdo basica. In: IMBERNON, Francisco; NETO, Alexandre
Shigunov; FORTUNATO, Ivan (org.). Formagdo permanente de professores:
experiéncias ibero-americanas. Sao Paulo: Edicoes Hipotese, 2019. Pp.
183-208.

ASANTE, Molefi Kete. Os fildsofos Egipcios. Vozes ancestrais africanas. De
Inhotep a Akhenaten. Trad. Akili Oji Amauzo Bakari. Sdo Paulo: Editora Ananse,
2022.

ASSMANN, Aleida. Espacos da recordagdo: formas e transformacoes da
memboria cultural. Campinas, SP: Ed. da UNICAMP, 2011.

BARROS, José. F. P. de. A floresta sagrada de Ossaim: o segredo das folhas. Rio
de Janeiro: Pallas, 2014.

BASTIDE, Roger. O candomblé da Bahia: rito nagd. Sao Paulo: Companhia das
Letras, 2001.

BRASIL. Lei n© 9.394, de 20 de dezembro de 1996. Estabelece as diretrizes e
bases da educacdo nacional. Diario Oficial da Unido, Brasilia, DF, 23 dez. 1996.

CANDAU, Joel. Memédria e identidade. Sdo Paulo: Contexto, 2011.

COSSARD, Gisele 0. Awé: o mistério dos orixas. Rio de Janeiro: Pallas,
2008.

CUSICANQUI, Silvia Rivera. Violencias (re) encubiertas en Bolivia. La Paz: La
Mirada Salvaje/Editorial Piedra Rota, 2010.

GATTI, Bernadete Angelina et. al. Professores do Brasil: novos cenarios de
formacgao. Brasilia: UNESCO, 2019.

GOVERNO DO ESTADO DO RIO GRANDE DO SUL. Conhega o Irga. Disponivel
em: http://irga.gov.br/quem-somos. Acesso em: 30 nov. 2019.

HOOKS, bell. Ensinando a transgredir. A educacdo como pratica da liberdade.
Trad. Marcelo Brandao Cipolla, Sao Paulo: Martins Fontes, 2017.

186


http://irga.gov.br/quem-somos

REPECULT

ISSN 2526-2742

K. V., (Orgs.). Dicionario de expressées da memdria social, dos bens culturais e
da cibercultura. Canoas, RS: Ed. Unilasalle, 2017. 282-284p.

LESSARD, Claude. O debate americano sobre a certificagaodos professores e a
armadilha de umapolitica educativa “baseada na evidéncia”. Linhas Criticas,
Brasilia, v. 15, n. 28, p. 63-94, jan./jun. 2009. Disponivel em:
https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/3522/3210
Acesso em: 08 jul. 2025.

LODY, Raul. O povo do santo: religido, histdria e cultura dos orixas, voduns,
inquices e caboclos. 2. ed. Sdo Paulo: Martins Fontes, 2006.

ODE, Pai Paulinho de. Entrevista cedida a Marcelo L. H. Silveira. 2019.
Entrevista gravada em MP3 player.

ORO, Ari P. Axé Mercosul: as religioes afro-brasileiras nos paises do Prata.
Petrépolis, RJ: Vozes, 1999.

PENNA, Rejane. CORBELLINI, Darnis. GAYESKI, Miguel. Canoas para lembrar
qguem somos: Niterdi. Prefeitura Municipal de Canoas. Canoas: La Salle, 2004.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos orixas. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2001.

PRANDI, Reginaldo. Segredos guardados: orixas na alma brasileira. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2005.

PREFEITURA MUNICIPAL DE CANOAS. Familias da Jodo de Barro e Sete de
Outubro recebem escrituras de casas. Canoas: 2014. Disponivel em:
http://http://oldsite.canoas.rs.gov.br/site/noticia/visualizar/id/118192. Acesso
em: 30 nov. 2019.

RAVITCH, Diane. Vida e morte do grande sistema escolar americano. Como 0s
testes padronizados e o0 modelo de mercado ameagam a educacgdo. Porto
Alegre: Sulina, 2011.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mérula Editorial,
2019

RUFINO, Luiz. Ponta-cabeca. Educacgdo, jogo de corpo e outras mandingas. Rio
de Janeiro: Morula, 2023.

SILVA, Gilberto Ferreira da; MACHADO, Juliana Aquino. Formacgao continuada
de professores: intelectuais na docéncia criando cultura auto formativa em
rede, com a rede, na rede. Revista Educacado e Cultura Contemporanea. v. 18,
n. 52, p. 180-200, 2020. Disponivel em:
https://mestradoedoutoradoestacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/reed
uc/article/view/6090. Acesso em: 10 jul. 2025.

SILVA, Gilberto Ferreira da. Das questdes que atravessam a formagao

187


https://periodicos.unb.br/index.php/linhascriticas/article/view/3522/3210
http://http//oldsite.canoas.rs.gov.br/site/noticia/visualizar/id/118192

REPECULT

ISSN 2526-2742

continuada de professores da educacao basica: vazios, repeticoes e resisténcias
situadas. PARADIGMA (MARACAY), v. 45, n. 1, 2024. DOI:
10.37618/PARADIGMA.1011-2251.2024.2024020.id1344

TRINDADE, Ana L. de O. Oralidade e meméoria. In: BERND, Zila; MANGAN,
Patricia

VIEGAS, Danielle H. Entre o(s) passado(s) e o(s) futuro(s) da cidade: um
estudo sobre a urbanizagao de Canoas/RS (1929-1959). 2011. 184p.
Dissertacao (Mestrado em Histoéria) - PUCRS, Porto Alegre, 2011. Disponivel
em: http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/2376/1/430524.pdf. Acesso
em: 05 jan. 2020.

WALSH, Catherine. Interculturalidad critica y pedagogia de-colonial: apuestas

(des)de el in-surgir, re-existir y re-vivir. UMSA Revista (entre palabras), v. 3,
2009.

188


https://doi.org/10.37618/PARADIGMA.1011-2251.2024.e2024020.id1344
http://tede2.pucrs.br/tede2/bitstream/tede/2376/1/430524.pdf

	SABEDORIAS INSURGENTES E FORMAÇÃO DE PROFESSORES: o Ilê de Odé como território de memória, luta e aprendizagem descolonial 
	INTRODUÇÃO 
	DAS AÇÕES E DOS FAZERES ATIVISTAS, POR ENTRE MEMÓRIAS E RESISTÊNCIAS 
	FORMAÇÃO DE PROFESSORES, A EXPERIÊNCIA DO ILÊ E AS APRENDIZAGENS NA PERSPECTIVA DESCOLONIZADORA 
	​Pensar a formação de professores em diálogo com o Ilê de Pai Paulinho de Odé é reconhecer que os saberes necessários ao exercício docente ultrapassam os limites dos currículos instituídos e das epistemologias hegemônicas. Em se tratando de formação de professores não é demais reverberar a ideia de um processo formativo que inicia na escola, é qualificado e aprofundado na universidade e retorna para a escola, constituída como espaço de exercício profissional onde o educador experimenta modos de ser, fazer e pensar a educação no ato mesmo de exercitá-la cotidianamente. Em muitos casos, este ato é marcado por uma dinâmica dialógica e acompanhada por uma práxis, que forja e qualifica o profissional em exercício (Silva, 2024; Silva e Machado, 2020. De outro modo, a escola, em sua organização moderna, frequentemente silencia as vozes, as práticas e as cosmologias de povos que resistem à colonialidade, negando sua legitimidade como produtores de conhecimento. Aproximar a experiência
	O Ilê, enquanto território do sagrado, se apresenta como espaço-tempo de aprendizado que se sustenta em fazeres da prática e dos dizeres que a oralidade vai materializando. Assim Pai Paulinho de Odé registra em sua narrativa, fazendo referência ao seu Orixá:  
	  
	Odé é o tudo, Odé é o passado, o presente e o futuro [...] quando a gente ama o que faz e faz o que ama, o que é sacrificante vira até saboroso, então valores para mim é tudo o que Odé, a mãe África e a ancestralidade me trazem: é amor, é família, é respeito, é união, é luta, luta, luta” (Pai Paulinho De Odé, 2019). 
	As formas como se aprende neste espaço dão origem a modos de ensinar que, generosamente, diria até silenciosamente, são ocultados. Isso se dá porque cumprem sua função com tal naturalidade e eficácia que prescindem de nomeações ou traduções formais. São saberes que operam por presença, não por enunciação. Nesta lógica é como se a função executada, se sobrepõe, garantindo o reconhecimento implícito, ocultado, mas presente e apreendido pelos que ocupam o lugar de aprendizes. Nesta direção se pode destacar três dimensões dos processos que ecoam desde a trajetória revelada por Pai Paulinho de Odé em suas narrativas.  
	A primeira delas refere-se ao fato de que se aprende a partir da experiência vivida como compromisso comunitário. Em vário momentos de sua narrativa emergem situações e exemplos de experiências que ilustram uma missão assumida, inicialmente desde a perspectiva religiosa junto aos Orixás de um lado, e por outro, talvez, inclusive como resultado da interação com os orixás, a natureza e o trabalho com um coletivo que se fortalece nas lutas cotidianas, criando estratégias de sobrevivências e de resistências, conforme podemos observar nos trechos da narrativa de Pai Paulinho de Odé: 
	 
	O primeiro grande projeto que nós trouxemos para cá foi um programa de aquisição de alimentos do fome zero, aqui ainda é uma comunidade bastante carente, mas naquela época era muito mais. Criamos a coordenadoria da diversidade, potencializamos eventos e começamos a criar, também a trabalhar a política LGBT na cidade de Canoas. Canoas era uma das cidades mais homofóbicas, e aqui não generalizando, claro mas, isso é um pouco resquícios da questão militar aqui, desse modo de família conservador que sempre foi o que eu presenciei [...] criamos o movimento Uniaxés no qual eu sou o presidente de honra, que é um movimento social, e a partir dessas organizações e com as associações de moradores, nós implantamos melhores condições de vida aqui e também implantamos creches para as crianças que hoje nós temos uma creche dentro da comunidade a partir dessa luta [...], porque aqui também teve aulas de capoeira [...] a gente tem duas sedes, a sede religiosa e a sede social e cultural ali nós temos
	 
	Essas práticas expressam um aprendizado formativo que se dá na ação coletiva e na militância cotidiana, articulando espiritualidade com engajamento. Se aprende com o que se faz e é fazendo que se continua a aprender. Em verdade, é nesse fazer-comunitário que se constroem saberes fundamentais que vão encontrar nos rituais e sabedorias ancestrais o seu momento de culminância, fortalecimento e referência para a continuidade. Nesse sentido, podemos perguntar: o que depreende daí para pensarmos elementos para a formação continuada de professores? O que nos ensina esta ação implicada politicamente com a defesa da qualidade de vida e com a defesa do próprio direito de existir com dignidade? Talvez a escuta atenta e implicada, vinculada ao que a vida exige de respostas possa ser um caminho viável. Se de um lado se busca responder às demandas da vida e de sua defesa, no campo da formação docente, isso exige propostas que partam das necessidades concretas dos educadores, daquilo que a vida e o território
	 
	Pouco se estudam as práticas institucionais, práticas curriculares, interpretações das orientações oficiais etc., criando uma certa lacuna para redirecionamentos e inovações na seara das realizações. Estas questões pedem compreensão não apenas em si e para si, mas em seus efeitos em segmentos a quem se dirige e com os quais interage no contexto societário (Gatti Et All, 2019, p. 78). 
	 
	Por um lado, as políticas de formação apresentam um quadro fragmentado de seus resultados (Gatti Et All, 2019), em grande medida devido à ausência de estratégias sistemáticas de acompanhamento e avaliação; por outro lado emergem iniciativas que, mesmo em meio a esse cenário dispersivo, afirmam sua força e potência criadora. Tais experiências formativas ancoradas em contextos específicos e marcadas por vínculos com os territórios, vêm alimentando práticas formativas significativas contribuindo para a formação dos profissionais da educação60 apontando na contramão do que as políticas dispersivas acabam tornando visível. Articular estratégica e metodologicamente ações formativas que tomem por princípio o exercício da escuta implicada e comprometida com os professores parece ser uma opção plausível e perfeitamente operacional. A questão que se coloca como desafio é o aprender a escutar:  
	 
	[...] eu entendo que a gente é um...uma espécie de ferramenta, uma espécie de ligação entre o Orum e o Aiyê, entre o céu e a terra, entre a Aruanda e a esse plano e a gente, às vezes uma palavra amiga, uma simples vela, uma defumação, um nomezinho que tu colocas ali e bate uma sineta às vezes tem tanta repercussão que um, tanto quanto um trabalho feito de grande proporção (Paulinho De Odé, 2019). 
	Quem quer trabalhar com o outro, com coletivos e categorias profissionais, antes de mais nada precisa dominar o exercício da escuta até que tenha chegado a hora, ou então tenha atingido um nível em que se está autorizado a produzir a sua narrativa, o seu discurso. Etapa esta, muito bem trabalhada por Molefi Kete Asante (2022) quando retoma o lugar dos pensadores kemetianos e sua importância para a África enquanto continente. Ankh medu, expressão que na antiga língua egípcia significa palavra viva, implicando em ter conhecimento para poder ativar o poder de cada palavra, e para isso, é preciso ser formado, obter conhecimento escutando de quem já atingiu este nível e sabe ativar o poder das palavras. Em tempos de ruídos intensos, de pouco silêncio e estudo que encontra no usufruir do tempo um aliado, nos parece muito apropriada esta invocação de Asante. Para além da escuta implicada é preciso acrescentar que é preciso estimular um sujeito que autoriza-se a produzir o seu discurso, tendo em mente
	Quando alguém adentra o espaço do Ilê, não é apenas o corpo físico que atravessa o portão: vêm junto suas dores, memórias, silêncios e histórias. É nesse sentido que a acolhida promovida pelo Terreiro se revela profundamente pedagógica, não porque ensina no modelo escolarizado, mas porque reconhece a integralidade da pessoa. O axé, nesse contexto, não é abstração espiritual: é força que escuta, presença que se oferece. Escutar, no Ilê, é mais do que ouvir com os ouvidos; é acolher com o corpo inteiro. Na aliança entre experiência, engajamento e compromisso, ensina-se e aprende-se com os gestos, com os rituais, com o silêncio, com o som e com o canto. A pedagogia que se pratica desde o terrreiro de Pai Paulinho de Odé não fragmenta o saber, mas oferece um terreno fértil para onde lançar suas raízes. É uma pedagogia que se compromete com o outro,  que se constrói no chão das experiências, nas memórias narradas também pelo toque de tambor e no silêncio que antecede a palavra
	​A segunda dimensão trata de pensar o corpo como território de aprendizagem. Notadamente podemos pensar que no Ilê se ensina a partir do corpo. Cada ritual é um convite à sensorialidade, à experiência, à abertura aos signos do mundo.  Tal forma de conceber o ser no Ilê faz com que este território se conflagre como espaço de comunicação entre os ancestrais e a natureza viva. Sendo o corpo uma das ferramentas de trabalho, servindo como “cavalo-de-santo”, colocando-se a serviço do universo que transcende a materialidade, o corpo ganha significados e sentidos que na lógica moderna e eurocentrada não encontram referências, pois aqui observa-se a ruptura com a ideia do corpo matéria, do corpo físico, extrapolando e ampliando modos de compreensão. Assim, o corpo está implicitamente imbricado no ato de viver a vida no Ilê, aliando o campo espiritual com o material/terra (òrum/àiyê), como relembra o dirigente:  
	Eu exijo aqui que pra cozinhar as pessoas hoje estejam de cabeça coberta em respeito ao Orixá, eu exijo que elas estejam até mesmo no celular ou num radiozinho escutando rezas enquanto estão fazendo, mesmo sendo de uma forma tecnológica não tão convencional, mas que estejam escutando rezas enquanto estão fazendo aos axés, inclusive que não discutam, que não se envolvam em outras questões enquanto está torrando um milho, cozinhando uma canjica, fazendo uma comida de santo (Pai Paulinho De Odé, 2019). 
	 
	​Em verdade se constata que o corpo que luta pela preservação da vida, pela dignidade do existir, que cria coletivos sociais, politicamente combativos pela garantia dos direitos sociais é o mesmo que ganha cuidados de forma acentuada e complexa no território do Ilê. Não se trata, portanto, de práticas isoladas, o corpo da luta social é o corpo reconhecido e cuidado no ambiente onde a experiência do sagrado, performaticamente ao produzir o rito, sustenta a presença da ancestralidade.  
	​Essa compreensão do corpo como território de saber e de presença ritual nos convida a deslocar também o olhar sobre os processos formativos no campo da educação. Se, no Ilê, o'corpo é lugar de escuta, de fala, de interação, memória e de ação conectada integralmente ao sagrado, podemos pensar em fazer a transição desta experiência ancestral para o lugar do chão da escola, onde não só o discurso deve habitar, mas se inscrever nos gestos, afetos, nas marcas corporais e nas diferentes formas de estar presente no mundo. Desde este aspecto, emergem possibilidades múltiplas para se pensar formações que partam daquilo que é mais significativo e simbólico para o ser humano.  As sensações e a valorização da integralidade do ser (corpo e mente, do visível e  do invisível), contribuem para romper com a visão do corpo limitada à instrumentalidade e  à ideia de mero suporte para a racionalidade.  
	​Na inspiração encontrada em Luiz Rufino é que se pode continuar a pensar o corpo em diálogo com o universo cultural afrodiaspórico e estabelecer as devidas relações com o processo formativo e educativo dirigido aos professores em serviço. O fato é de que o lugar do corpo na educação, de modo geral,  “remonta a um amplo investimento da agenda dominante em propagar sua política contrária à vida por meio de um sofisticado repertório de violências que terão como primeiro lugar de ataque o território corporal” (Rufino, 2023, p. 13).  
	​Nesse cenário, pensar processos educativos numa perspectiva descolonial, é buscar restituir o lugar do corpo desde uma compreensão contrária àquela propagada e instituída historicamente pela colonização. Aqui estamos a falar de corpos com memórias, se pensarmos nos corpos afrodiaspóricos e dos povos indígenas, estamos diante de memórias que remetem a um corpo que enfrentou, resistiu e se opôs violentamente à escravização, em muitos casos, aniquilando à própria vida em prol da defesa da liberdade. Com a recente presença significativa de corpos afrodiaspóricos ocupando cargos na profissão docente, validar estas memórias e reconhecer nos corpos um ponto de partida para contemplar na formação e poder reorientar projetos, programas e ações no campo da formação de professores se apresenta como urgência a ser atendida. 
	Assinala Luiz Rufino,  “O corpo é o próprio chão, montagem e montaria da educação. É ele que faz com que ela seja um acontecimento comum aos viventes e que cada ser risque de maneira singular o viver na relação com o todo” (2023, p. 15).  Tanto a educação como outros processos  que mirem na formação dos professores, devem cada vez mais ser pensados e operacionalizados desde referenciais que busquem a integralidade do ser, ainda que pareça simples afirmar isso, essa simplicidade carrega a complexidade de um problema histórico a que se enfrentam, não somente países em desenvolvimento, mas também nações, ditas desenvolvidas, como é o caso dos Estados Unidos da América (Ver: Ravitch, 2011; Lessard, 2009).  
	​A terceira dimensão que vem para a reflexão diz respeito às práticas da oralidade como forma e memória. O que se percebe é que a ancestralidade que encontra na oralidade um de seus maiores instrumentos de manutenção não se limita à transmissão, mas indica um modo de fazer, que invoca um tipo de pedagogia viva, situada, experiencial, radicalmente implicada nos corpos e territórios por onde se concretiza. O testemunho de Pai Paulinho no excerto a seguir é ilustrativo: 
	 
	No nosso Terreiro de matriz africana Cabinda Jeje, noventa por cento se deu na oralidade, ou seja, passado dessas minhas raízes de Pai Neco, de Pai Luís, de Pai Jorge e aí na nação tem um advento que tu tens que aprender na prática. Existe alguns livros como o Pai Paulo Tadeu Barbosa aqui no Rio Grande do Sul que fala mais da Cabinda e de outros, mas que o que realmente te embasa é a prática, é o dia a dia, é o serão, é o pé no chão, é cozinhar (Pai Paulinho De Odé, 2019). 
	 
	 
	A oralidade nesse sentido é mais que palavra falada, é palavra, que a exemplo do sentido kemetiano resgatado por Asante (2022), é viva, palavra que tem força de transformação quando bem pronunciada por aquele que conhece seu poder. O trabalho do professor em sala de aula pode ser compreendido igualmente nesta acepção, pois ao abrir-se para epistemologias outras, da margem, fora do campo da oficialidade e da racionalidade eurocentrada, possibilita a descolonização, o deslocamento para esses outros campos simbólicos que se abrem em novos significados. 
	Ao pensar a formação de professores que acolhe essas epistemologias dissidentes, que reconhece estes outros corpos, exercita assim, de forma pedagógica, a capacidade de reconhecer que tais práticas se instituem como lugares legítimos de produção de conhecimento, não apenas como referências periféricas ao grande sistema epistêmico hegemônico, mas como fundamentos ontológicos, éticos e políticos para se pensar o aprender e o formar-se em contextos situados.  
	Um dos exemplos é o próprio uso da língua na experiência afrodiaspórica no continente americano. Nesta direção Bell Hooks pontua: “obrigados a habitar num mundo onde viam pessoas iguais a si, com a mesma cor da pele e a mesma condição, mas sem uma língua comum para falar uns com os outros, que precisavam da língua do ‘opressor’” (2017, p. 225). E, ainda segue a autora se perguntando:  
	Como descrever o que devem ter sentido os africanos, cujos laços mais profundos haviam sido sempre forjados no espaço de uma língua comum, mas foram transportados abruptamente para um mundo onde o próprio som de sua língua materna não tinha sentido? (hooks, 2017, p. 226).  
	 
	Essa pedagogia da oralidade, essa pedagogia viva, que Pai Paulinho evoca com força e clareza, não se encerra na transmissão intergeracional de conteúdo ou práticas rituais. Ela está ancorada em uma experiência mais profunda, marcada por processos históricos de violência linguística e cultural que atravessaram e ainda atravessam os corpos negros na diáspora. 
	Falar corretamente a língua do opressor, sem ter acesso à escola ou então um acesso precarizado pelas condições sociais, culturais e desiguais, constitui-se como uma forma de lidar com esta população agregando, na verdade, uma injustiça a mais. A isso se somou o rompimento forçado com as línguas originárias africanas, promovido pela lógica colonial. O resultado, nós conhecemos muito bem e estão presentes em nosso meio de forma farta. Um deles é o silenciamento histórico, ainda há que se reverberar, não foi total, sobrou espaço para a produção da insurgência. O que se formou foi um campo tenso, criativo, de reinvenção linguística, onde a memória e a resistência deram forma a modos próprios de falar e significar o mundo. Tal constatação é corroborada na análise realizada por Hooks, “Imagino que foi feliz o momento em que perceberam que a língua do opressor, confiscada e falada pelas línguas dos colonizados, poderia ser um espaço de formação de laços” (2017, p. 226). 
	Podemos afirmar que na experiência afrodiaspórica, a língua não foi apenas instrumento de submissão, ela se tornou arma de insurgência. A apropriação do português com suas dobras, ritmos, corte e reinvenções, deu origem a linguagens situadas, circunscritas, quase que codificadas, ainda que na maioria das vezes esta forma (de resistência) foi taxada de “incultas”, entretanto cumpriam com o papel de devolver a esta parcela da população as condições para que a memória ganhasse vida na oralidade que se fez uso. Bell hooks quando analisa a experiência afrodiaspórica, especificamente no território estadunidense, constata semelhante dinâmicas postas em movimento,  “Isso porque, no uso incorreto das palavras, na colocação incorreta das palavras, havia um espírito de rebelião que tomava posse da língua como local de resistência” (hooks, 2017, p. 227). Assim: “Embora precisassem da língua do opressor para falar uns com os outros, eles também reinventaram, refizeram essa língua, para
	​A oralidade, nesse contexto, é lugar de elaboração de saberes, de reinvenção da escuta, de fortalecimento de vínculos e de afirmação identitária. É palavra que resiste. Que se dobra. Que escapa ao controle. Que segue o ritmo do que preconiza Rufino, quando se refere à colonização, não como vencedora, pois “permanecemos indo aos campos de batalhas, reivindicando saberes comunitários, tecnologias ancestrais e lançando pernadas, palavras e jogos de corpo imantados nas mais variadas mandingas” (Rufino, 2023, p. 65), reafirmando que resistência é o que há de mais presente no cotidiano dos povos afrodiaspóricos.  
	​Acentua-se que a formação de professores inspirada em outras formas, passa necessariamente em abrir-se, mais do que acolher, é dispor-se a um deslocamento epistêmico. É fazer a opção por de fato lançar mão de estratégias que estejam diretamente voltadas à sanar, compreender e apreender com aqueles e aquelas que sobreviveram ao trágico e vergonhoso processo de colonização e escravização. Estamos, então, a falar de uma sobrevivência e de uma luta que busca a garantia pelo direito de existir. Há que se ter sensibilidade o suficiente para compreender que nessas epistemologias que sustentam estes existires de forma tão autônomas são reveladoras de sabedorias ancestrais insurgentes. As gírias, os sotaques, as falhas, os lapsos, as repetições na linguagem compõem o exercício de uma escuta que remete para práticas pedagógicas igualmente insurgentes, implicadas, portanto ultrapassando a perspectiva da normatização e da correção.  
	 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	REFERÊNCIAS 

