
 

POR UMA METODOLOGIA ENCANTADA:  
Cruzos, Encontros e Corpos-trajetória na Construção do Saber 

 
Pedro V. C. Santos43 

Resumo 
 
Este artigo propõe uma metodologia de pesquisa encantada, fundamentada em 
conceitos como cruzos, encontros, encruzilhadas, corpos-trajetória, sentipensar, 
conversa sob o dendezeiro e educar transgressor de humanidade, inspirados na 
epistemologia das macumbas e no pensamento decolonial. A partir do diálogo 
com autores como Luiz Rufino, Luiz Antônio Simas e Paulo Freire, exploramos 
como essas noções subvertem a lógica colonial da produção de conhecimento, 
privilegiando a oralidade, o cotidiano e a ancestralidade como bases para uma 
pesquisa transformadora. 
 
Palavras-chave: Metodologia da conversa; Epistemologia das macumbas; 
corpos-trajetória; sentipensar; conversa sob o dendezeiro. 
 

 

TOWARDS AN ENCHANTED METHODOLOGY: 
Crossings, Encounters, and Body-Trajectories in Knowledge 

Production 
 
 

Abstract 
 
This article proposes an enchanted research methodology, grounded in concepts 
such as cruzos (crossings), encontros (encounters), encruzilhadas (crossroads), 
corpos-trajetória (body-trajectories), sentipensar (feeling-thinking), conversa sob 
o dendezeiro (conversation under the dendezeiro palm), and educar transgressor 
de humanidade (transgressive education of humanity), inspired by the 
epistemology of macumbas (Afro-Brazilian spiritual practices) and decolonial 
thought. Through dialogue with authors such as Luiz Rufino, Luiz Antônio Simas, 
and Paulo Freire, we explore how these notions subvert the colonial logic of 

43 Formado em História pela UFRJ, mestre e doutor em Educação pelo PPGEDU-UNIRIO. Integrante do grupo de 
pesquisa Formação de Professores, Pedagogias Decoloniais, Currículo e interculturalidade: agendas emergentes 
na escola e na universidade, atua como professor de História na rede privada de ensino. Atualmente é professor 
substituto de Educação para as Relações Étnico-Raciais na UFF/Instituto do Noroeste Fluminense de Educação 
Superior. Tem experiência nas áreas de História, Ensino de História e Educação, atuando principalmente nos 
seguintes temas: Ensino de História, Epistemologias das Macumbas, Formação Docente, Trajetórias Docentes, 
Epistemologias Outras e História do Ensino de História. Lattes:  http://lattes.cnpq.br/6898011117235789  
E-mail: pedrovcsk33@gmail.com 
 

132 



 

knowledge production, prioritizing orality, everyday life, and ancestrality as 
foundations for transformative research. 
 
Keywords: Conversation methodology; Epistemology of macumbas; 
Body-trajectories; Feeling-thinking; Conversation under the dendezeiro 
 
 
 
 
 
 
 

 

HACIA UNA METODOLOGÍA ENCANTADA: 
Cruces, Encuentros y Cuerpos-Trayectorias en la Construcción del 

Saber 
 
 

Resumen 
 
Este artículo propone una metodología de investigación encantada, 
fundamentada en conceptos como cruzos (cruces), encontros (encuentros), 
encruzilhadas (encrucijadas), corpos-trajetória (cuerpos-trayectoria), sentipensar 
(sentipensar), conversa sob o dendezeiro (conversación bajo el dendezeiro) y 
educar transgressor de humanidade (educación transgresora de la humanidad), 
inspirados en la epistemología de las macumbas (prácticas espirituales 
afrobrasileñas) y el pensamiento decolonial. A partir del diálogo con autores 
como Luiz Rufino, Luiz Antônio Simas y Paulo Freire, exploramos cómo estas 
nociones subvierten la lógica colonial de producción de conocimiento, 
privilegiando la oralidad, lo cotidiano y la ancestralidad como bases para una 
investigación transformadora. 
 
Palabras clave: Metodología de la conversación; Epistemología de las 
macumbas; Cuerpos-trayectorias; Sentipensar; Conversación bajo el dendezeiro. 
 
 

 

 

 

 

 

133 



 

 

 

INTRODUÇÃO 

 

A colonialidade do saber44, como projeto estruturante da modernidade, 

impôs uma epistemologia eurocêntrica que hierarquizou formas de conhecer, 

relegando saberes não ocidentais à marginalidade. Através de mecanismos como 

o epistemicídio (CARNEIRO, 2005) — a sistemática negação e destruição de 

conhecimentos produzidos por grupos subalternizados —, a violência epistêmica 

operou sob a máscara da universalidade. Como alerta Castro-Gómez (2005), a 

pretensão de totalidade do pensamento moderno silenciou narrativas 

dissonantes, transformando diferenças em inferioridades. Essa lógica, enraizada 

na História Quadripartida45, consagrou a escrita alfabética como marco 

civilizatório (MIGNOLO, 2003), relegando povos africanos e ameríndios, cujas 

tradições se baseavam na oralidade, ao estatuto de "pré-históricos" ou 

"bárbaros". 

Nesse contexto, a disciplina escolar de História tornou-se instrumento de 

dominação, difundindo uma narrativa que naturalizou a colonização do tempo e 

do espaço (MIGNOLO, 2017). Como bem aponta Quijano (2005), o espelho 

eurocêntrico reflete uma imagem distorcida da realidade latino-americana, 

impedindo-nos de enxergar nossas próprias contradições e potencialidades. A 

diferença colonial não apenas inferiorizou ritmos temporais não europeus  (LEON 

45 A História Quadripartite é a periodização do tempo histórico em quatro partes: Antiguidade, 
Idade Média, Idade Moderna e Idade Contemporânea. 

44 "Não é difícil ver como o aparelho conceitual com o qual nascem as ciências sociais nos séculos 
XVII e XVIII se sustenta por um imaginário colonial de caráter ideológico. Conceitos binários tais 
como barbárie e civilização, tradição e modernidade, comunidade e sociedade, mito e ciência, 
infância e maturidade, solidariedade orgânica e solidariedade mecânica, pobreza e 
desenvolvimento, entre tantos outros, permearam completamente os modelos analíticos das 
ciências sociais. O imaginário do progresso, de acordo com a qual todas as progridem no tempo de 
acordo com leis universais inerentes à natureza ou ao espírito humano, aparece assim como um 
produto ideológico construído do dispositivo de poder moderno/colonial. As ciências sociais 
funcionam estruturalmente como um aparelho ideológico que, das portas para dentro, legitimava a 
excluso e o disciplinamento daquelas pessoas que não se ajustavam aos perfis de subjetividade de 
que necessitava o Estado para implementar suas políticas de modernização; das portas para fora, 
por outro lado, as ciências sociais legitimavam a diviso internacional do trabalho e a desigualdade 
dos termos de troca e de comércio entre o centro e a periferia, ou seja, os grandes benefícios 
sociais e econômicos que as potências europeias obtinham do domínio sobre suas colunas. A 
produção da alteridade para dentro e a produção da alteridade para fora formavam parte de um 
mesmo dispositivo de poder. A colonialidade do poder e a colonialidade do saber se localizadas 
numa mesma matriz genética.” (CASTRO-GÓMEZ, 2005, p. 84). 

134 



 

PESÁNTEZ, 2013), mas também coisificou terras e corpos em nome do 

"progresso", apagando memórias e saberes ancestrais. 

É contra essa necropolítica46 do conhecimento que propomos uma 

metodologia encantada, gestada nas encruzilhadas entre a academia e os 

saberes afrodiaspóricos, especialmente os das macumbas cariocas. Inspirada no 

pensamento de Exu, o orixá do movimento, da comunicação e das 

transformações. Essa abordagem desafia a rigidez cartesiana da pesquisa 

tradicional, privilegiando os cruzos como pontos de tensão e encontro entre 

epistemologias distintas (RUFINO, 2019), entendendo os corpos-trajetória como 

corporeidades que carregam arquivos vivos de histórias e resistências (CRUZ 

HERNÁNDEZ, 2017). Ela integra o sentipensar, que rompe com a dicotomia entre 

razão e afeto (FALS BORDA, 2009) e adota a conversa sob o dendezeiro como 

prática metodológica que não teme o caos, mas o reconhece como potência 

criadora (RIBEIRO; SOUZA; SAMPAIO, 2018). Fundamenta-se, ainda, num 

educar transgressor, pedagogia que desaprende o cânone para reencantar o 

mundo (FREIRE, 2010; SIMAS; RUFINO, 2018). 

Ao resgatar a oralidade e a ancestralidade como eixos centrais do 

conhecimento, esta proposta não apenas denuncia o epistemicídio, mas 

reivindica a ciência encantada das macumbas (SIMAS; RUFINO, 2018) como 

ferramenta de reexistência. Se a colonialidade produziu mortes pelo 

esquecimento, a metodologia encantada, como ato de reencantamento, 

insurge-se como prática de cura, onde corpos, memórias e saberes há muito 

silenciados passam a ocupar o centro da produção acadêmica. 

Este artigo, portanto, é um convite a desocidentalizar a pesquisa, 

transgredindo as fronteiras disciplinares para construir um saber pluriversal 

(ESCOBAR, 2014). Nele, Exu, nas encruzilhadas, nos lembra que o conhecimento 

não é um destino, mas um caminho a ser gingado, caminhando em um 

movimento contínuo que entrelaça passado, presente e futuro nas redes do 

possível. 

 

46 “(...) as formas contemporâneas que subjugam a vida ao poder da morte (necropolítica) 
reconfiguram profundamente as relações entre resistência, sacrifício e terror” (Mbembe, 2018, p. 
25). 

135 



 

 

 

CRUZOS, ENCONTROS E ENCRUZILHADAS 

Para subverter a lógica, começo apresentando a base do pensamento 

moderno europeu: a filosofia cartesiana. Esta enxerga na razão científica a única 

forma de explicar o mundo. Uma razão pautada na alteridade por binaridade, 

típica do mundo cristão, inclusive, separando corpo de mente, vendo-os como 

opostos, onde o segundo deve sempre prevalecer sobre o primeiro. Algo 

completamente diferente do pensado nas filosofias de religiões afrodiaspóricas, 

pois estas complexificam as relações, indo muito além da alteridade. 

Podemos observar esse fato pelo ponto em comum dos mitos de criação do 

universo: o encontro de Exu e Oxalá.  O contexto e o que acontece a partir do 

encontro desses dois orixás podem variar dentro das histórias, mas o encontro 

sempre existe, o que diz muito sobre a importância desse ato para a filosofia 

afrodiaspórica. Façamos uma rápida comparação entre as histórias de criação do 

mundo para o cristianismo e para os pensamentos afrodiaspóricos. Enquanto no 

cristianismo o mundo foi criado pela vontade individual de um ser supremo, nas 

macumbas47, a criação vem do encontro entre um orixá que simboliza o espaço 

infinito e outro que simboliza o vazio absoluto, o espaço incriado. 

 Estas histórias simbolizam bem como uma filosofia valoriza a vontade 

individual e a outra o encontro. Com base nessa comparação, Simas e Rufino 

afirmam que “Se o colonialismo edificou a cruz como égide de seu projeto de 

dominação, aqui nós reinventamos o mundo transformando a cruz em 

encruzilhada e praticando-a como campo de possibilidades” (SIMAS; RUFINO; 

2018, p. 20). Entender a encruzilhada como um campo de possibilidades é 

entender que o encontro das diferenças coloniais gera conflito e que este, ao 

contrário do que o cristianismo prega, não é entre o bem e o mal, não é pensado 

a partir da alteridade, e sim, entendido como abertura de caminhos para as 

possibilidades. 

Pensar em um espaço incriado é uma afronta ao pensamento cristão, pois 

a ideia de existir um vazio vai contra a existência de um deus onipresente e 

47 Forma genérica e coloquial de se chamar as religiões de matriz africana no Brasil. 

136 



 

onisciente. Um mundo de possibilidades se abre ao acessarmos a filosofia que 

Exu carrega em si. A criação de mundo pelo encontro de Exu e Oxalá é entender 

um mundo criado a partir da sua própria “descriação”; o vazio incriado e o caos 

devem existir para um novo surgir. Acredito que isso passa por desconstruir a 

nossa própria ideia de humanidade e buscar em outros saberes novas formas de 

construir nossa nova humanidade.  

Retorno a Simas e Rufino que se debruçaram também sobre as miudezas 

do cotidiano, buscando enxergar as potencialidades existentes no encontro. 

Durante minha trajetória, os encontros sobre ensino de História sempre foram de 

uma enorme potência, nos mais diferentes espaços. Até mesmo nos espaços não 

escolares, a preciosidade sempre esteve na inquietude. Um fator que parece tão 

menor e muitas das vezes passa despercebido. Mas, como é dito pelos autores,  

 
[...] dizemos que estamos em batalha, e a educação emerge como 
sapiência mandigueira que nos mobiliza a desencadeirar os arrogantes e 
expurgar o carrego curtido e sustentado a séculos. O dendezeiro como 
signo das potencialidades do cotidiano [...] nos propõe um modo de 
educação inacabado, responsável, plural e comunitário. Ou seja, uma 
verdadeira rota de desaprendizagem do cânone, o modo que pratica e 
institui formas aniquiladoras da diversidade (SIMAS; RUFINO, 2019, p. 
30). 
 
 

A educação pelo dendezeiro48 teorizada pelos autores me possibilitou 

refletir sobre a capacidade de olhar para meu cotidiano e enxergar toda a 

potência das minhas inquietudes e dos encontros onde elas extravasam e 

ganham formas de palavras e frases, contribuindo significativamente para as 

construções das minhas pesquisas. Com ela em mente posso olhar para aqueles 

pequenos momentos em que estou conversando com outros professores de 

História sobre o ato de lecionar e entender como sou afetado e afeto os outros 

naquele instante. Sendo assim, busco em meus trabalhos ver a potência dos 

encontros entre as mais diferentes salas de aula e trajetórias docentes. As 

conversas entre professores dispostos a enfrentar o carrego colonial diariamente 

48  “Quando falamos do dendezeiro, nos referimos a um poema de Ifá, a tradição oracular dos 
Iorubás (...) Orumilá, aborrecido com a vaidade e sede de poder de algum de seus filhos, resolveu 
deixar a terra. Foi, entretanto, condescendente e disse que ainda daria aos filhos uma chance de 
conversar com ele. E deixou dezesseis caroços de dendê, que deveriam ser consultados para que a 
sua palavra fosse conhecida(...) Orumilá deu uma lição aos seus filhos seduzidos por pompas e 
vaidade: o caroço de dendê é o que de mais simples e acessível existe” (Simas; Rufino, 2019, p. 
26). 

137 



 

em suas salas de aula podem ser uma das mais sofisticadas formas de cura do 

processo colonial. 

 

A CONVERSA SOB O DENDEZEIRO 

O que chamo de conversa sob o dendezeiro é o cruzo entre o uso da 

conversa como metodologia de pesquisa com alguns saberes do complexo 

epistemológico das macumbas. Esta metodologia me auxilia a não somente 

seguir vivenciando encontros entre professores de História inquietos durante 

minhas pesquisas, como também a ver as potencias nestes tipos de encontro. 

Durante as minhas pesquisas conversei com professores de História em 

diferentes áreas do ensino.  

Os professores com quem conversei são vistos nas minhas pesquisas 

enquanto sujeitos, pois, como nos ensina Ferraço, consideramos “[...] sujeitos 

das pesquisas com o cotidiano todos aqueles que, de modo mais visível ou mais 

sutil, deixam suas marcas nesse cotidiano” (FERRAÇO, 2007, p. 74). Dessa 

forma, construir narrativas de pesquisa nesse contexto implica ter em conta que 

a nossa participação como pesquisadores também pesa nessa feitura. Em nossos 

encontros, conversas e interações, as relações de pesquisa se fabricam e 

também se transformam. E, nessas relações, acreditamos que 

 
O controlo da subjetividade dá-se pela observância competente e de 
boa-fé das metodologias que as ciências sociais têm vindo a construir. Isto 
sem nunca prescindir de contribuir para a criação de novas metodologias 
que não só aproveitem ao máximo os recursos tecnológicos de que hoje 
dispomos, mas também se adéquem às novas exigências que a sociedade 
nos põe e que na minha opinião vão no sentido de criar mais aproximação 
consciente do que distância inconsciente dos seus limites. É por esta razão 
que tenho vindo a insistir em metodologias mais participativas 
(JERÓNIMO; NEVES, 2012, p. 6). 
 
 

Em busca de metodologias mais participativas, optei pela perspectiva das 

conversas como caminho para produzir novos sentidos que abandonem a 

explicação como princípio incontornável para a construção de conhecimentos. 

Conforme defendido por Tiago Ribeiro, Rafael de Souza e Carmen Sanches 

Sampaio (2018, p. 24), desejo aqui que “[...] a lógica da explicação ceda lugar à 

lógica da conversação com universidade e a escola básica ensinando e 

aprendendo uma com a outra”. Apostando nas conversas como metodologia de 
138 



 

pesquisa, uma “metodologia menor”, defendo o lugar de “autores” para todos os 

sujeitos que participam das minhas pesquisas. 

 
Professores e professoras, pesquisadores e pesquisadoras que habitam o 
dia-a-dia da escola e trabalham com educação e com investigação 
educativa conhecem a potência do mínimo, do menor, do que 
aparentemente parece miúdo e insignificante, mas carrega consigo a força 
da grama que brota em meio às coisas (...). Rizomaticamente, uma 
educação menor – resistência ao apagamento das diferenças e 
singularidades – aposta nas multiplicidades, no fazer diferenças... aposta 
em olhares e sentidos atentos para o que já está lá, no cotidiano, nas 
diferentes, inúmeras e singulares maneiras de praticá-lo, vivê-lo, 
inventá-lo e de criá-lo (RIBEIRO; SOUZA; SAMPAIO, 2018, p. 24). 

 
Ao analisar os materiais, consigo perceber como todos nós que 

participamos das pesquisas somos afetadas uns pelos outros. A utilização dessa 

metodologia me levou além de percepções dos professores sobre suas práticas 

cotidianas, pois consegui ver o compartilhamento de experiências e as 

encruzilhadas de trajetórias docentes criarem o novo, como do vazio incriado 

surge a mudança. Esta é uma das possiblidades do uso da metodologia da 

conversa, como nos dizem Thiago Ribeiro, Rafael de Souza e Carmen Sampaio 

(2018, p. 24): 

 
Neste processo, no encontro com o outro, como ressalta Contreras 
Domingos (2009, p.8. Tradução livre), buscamos intercambiar palavras, 
palavras que são o eco de uma experiência, quiçá da experiência mesma 
do encontro, compartilhar pontos de vista, às vezes próximos, parecidos; 
outras vezes distantes, diferentes. Não se trata, portanto, de uma iluminar 
a outra, instruí-la, renová-la. Trata-se, isso sim, de estabelecer uma 
conversação na qual, ambas, possam fazer ressoar sua palavra, seus ecos 
e, talvez, pensar e estrar essas próprias palavras. 
 

A educação pelo dendezeiro junto da conversa como metodologia de 

pesquisa me possibilita olhar para mim e para os outros, enxergando as 

potências das nossas inquietudes e dos encontros onde elas extravasam e 

ganham formas de palavras, assumem sentidos e circulam entre subjetividades. 

Com ela em mente, posso olhar para aqueles pequenos momentos em que 

estamos conversando com outros professores de História sobre o ato de lecionar 

e entendermos como somos afetados e afetamos os outros naquele instante.  

Cada conversa, cada palavra, cada frase escrita e rescrita aqui tem como 

objetivo olhar para as potências das nossas trajetórias, de nossos encontros, de 

nossas experiências como catalizadores de mudanças. Ainda que pequenas, 

139 



 

ordinárias ou rotineiras, são abundantes e poderosas. A inquietude forjada no 

cotidiano é essencial para uma educação para as diferenças, pois “[...] uma 

educação que não recorre à sabedoria assente na diversidade e nas 

possibilidades existentes nos cotidianos padece de imobilidade e se torna escrava 

do tacanhismo” (SIMAS; RUFINO; 2019, p. 27). 

A fuga do tacanhismo descrita pelos autores se dá por meio desse caos 

que surge a partir de um encontro. A figura do caos que constrói e desconstrói 

na filosofia da macumba está associada a Exu, pois ele é aquele que faz o erro 

virar acerto, um ser paradoxal em toda sua existência. O caos é essencial para se 

criar um novo e dialogar com ele é de suma importância para a filosofia 

macumbística defendida pelos autores. Isso também vale para a conversa como 

metodologia, onde ao contrário do que ocorre em uma entrevista, o caos é 

enxergado como uma possibilidade a ser dialogada e entendida, como nos é dito 

por Ribeiro, Souza e Sampaio (2018, p. 28-30):  

Afinal, sua fala rompia com a linearidade e hierarquia das perguntas 
previamente e cuidadosamente formulada por nós e provocava “caos” em 
nossa entrevista(...) É importante lembrar que a desordem, para esta 
perspectiva teórica [entrevista], é compreendida como caos, 
irregularidade, imprevisibilidade, desvio em relação a um padrão (...) 
Conversar, pareceu-nos ser uma linha de fuga às normativas da pesquisa 
cientifica. Conversar foi possibilitando, então, em nossas ações 
investigativas, a atenção às diferenças e à definição; à alteridade e à 
singularidade constitutivas do próprio encontro. 

 

Portanto, conversar permite enxergar no caos uma potência de criação. 

Isto ocorre porque o ato de conversar é um ato de afetação. Se permitir afetar é 

permitir se modificar “a partir da disponibilidade da alteração para que o outro 

nos complete”49.  O caos faz parte da mudança e dialoga muito bem com a 

conversa, pois ele faz parte dela – conversamos para nos afetar e mudarmos. 

Olhando para o cotidiano do samba e das escolas de samba, Simas 

teorizou sobre as culturas de síncope e como elas nascem a partir da quebra dos 

ritmos, como são parte do pensamento exuzíaco50. Segundo o próprio Simas, 

"[...] a síncope rompe com a constância, quebra a sequência previsível e 

proporciona uma sensação de vazio que logo é preenchida com fraseados 

50 Que diz respeito ao orixá Exu. 

49 Trecho da entrevistada por Luiz Antônio Simas à Fabrícia Valle no canal de YouTube “Batucando a 
Existência” em 16 de abril de 2021. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=oFNmKy_8OTA  

140 



 

inesperados. A síncope opera bordando de sutilezas o vazio entre as duas 

marcações do ritmo"51 Quando uma pesquisa se inicia, existe um breve traçado 

de pontos por onde pretende-se seguir, uma expectativa a ser atingida, mas 

durante o percurso, tudo pode ser modificado. Ao olharmos para as conversas 

que movem minhas pesquisas, vemos os ritmos serem quebrados, expectativas 

desfeitas, novos caminhos traçados, e entendemos que isso somos nós nos 

afetando. Toda mudança criada a partir das conversas pode ser visto como Exu 

operando nas síncopes, o encontro criando a partir de um vazio novamente. 

Assim como as professoras operam pelas frestas através dos “garrinchamentos”52 

em sala de aula, também aproveitamos cada fresta, cada vazio, cada inquietação 

que aparece por conta do uso da conversa como metodologia para driblarmos o 

carrego colonial, produzindo pesquisas em diálogo com a mudança em toda sua 

essência.  

O pensamento macumbístico entende a força que as palavras têm, tanto 

que seus saberes são transmitidos de forma oral, de modo que a conversa se 

apresenta como uma forma como os saberes circulam dentro desse mundo. A 

própria reinvenção da palavra macumba aqui utilizada remete à força do uso das 

palavras durante o encante, pois, para os quicongo, “kumba” é o feiticeiro que 

encanta pelas palavras e o prefixo "ma" pluraliza a expressão, de modo que  

 

Macumba seria, então, a terra dos poetas do feitiço; os 
encantadores de corpos e palavras que podem fustigar e atazanar 
a razão intransigente e propor maneiras plurais de reexistência 
pela radicalidade do encanto, em meio às doenças geradas pela 
retidão castradora do mundo como experiência singular de morte 
(SIMAS; RUFINO, 2018, p. 3). 
 

O pensamento macumbístico pode, então, ser entendido como a 

epistemologia por trás dos encantamentos de reexistência à morte causada pelo 

52 “Garrinchar o pensamento é subverter a lógica do jogo e entender que o processo – o drible – 
pode ser mais que o objetivo final: o gol. Arriscar o deslocamento para o vazio, fugir da 
previsibilidade, do chuveirinho para a área, chamar o marcador para a roda, entender o que o 
corpo pede (...) propor outras saídas, sincopar o tempo para encontrar, no próprio tempo, o ritmo 
adequado” (SIMAS, 2020 a ou b?, p. 113). 

51“Mas que diabos é a síncope? Ela é uma alteração inesperada no ritmo, causada pelo 
prolongamento de uma nota emitida em tempo fraco sobre um tempo forte. Na prática, a síncope 
rompe com a constância, quebra a sequência previsível e proporciona uma sensação de vazio que 
logo é preenchida com fraseados inesperados. A síncope opera bordando de sutilezas o vazio entre 
as duas marcações do ritmo. É ali que ela mora” (Simas, 2020 a ou b?). 

141 



 

carrego colonial; são palavras riscadas no cotidiano que desenham o complexo 

epistemológico das macumbas53 pelas frestas do projeto colonial. Desse modo, a 

macumba, para nós, “[...] é mumunha de preto-velho. O conceito de amarração 

proveniente dos velhos cumbas nos dá base para pensar a macumba tanto no 

que tange o seu sentido etimológico, quanto à natureza da sua presença 

(ontologia), e as suas produções de conhecimento (epistemologia) (SIMAS; 

RUFINO, 2018, p. 14). 

Nas macumbas, o orixá da comunicação e do movimento é Exu, o que 

ajuda a entender a relação entre movimento, encontro e conversa. Como não 

aproximar a metodologia da conversa da filosofia macumbística? Até porque foi 

olhando para seu cotidiano, enxergando “a potência no mínimo, do menor do que 

aparentemente parece miúdo e insignificante” que Ribeiro, Sousa e Sampaio 

(2018, p. 31) chegaram a essa metodologia. E, assim como é defendido pela 

educação pelo dendezeiro, os autores viram uma potência cuja força se 

assemelha à grama que “[...] brota em meio às coisas [...]; ela própria brota 

pelo meio” (p. 31) – ou seja, uma “metodologia menor” não no sentido de menos 

prestigiosa, mas sim no sentido de estar relacionado ao micro, ao cotidiano, ao 

dendezeiro. 

Devo ressaltar que a imagem de Exu dentro do pensamento cristão 

ocidental é muito associada à uma figura demoníaca ou até mesmo ao próprio 

diabo. Devido ao fato de a ciência moderna tentar entender o mundo por uma 

cosmovisão, dificulta-se o entendimento do pensamento exuzíaco. Um ser 

paradoxal em sua essência e que é o próprio vazio inacabado, torna-se algo 

inconcebível no pensamento cristão que tem sua base em uma linearidade. 

Sobre isso, a pesquisadora nigeriana Oyèrónkẹ́ Oyěwùmí (2021, p. 28-29) 

argumenta: 

 

53 “A partir das noções de ancestralidade e de encantamento praticamos uma dobra nas limitações 
da razão intransigente cultuada pela normatividade ocidental. É a partir também dessas duas 
noções que se enveredam, grande parte dos saberes assentes no complexo epistemológico das 
macumbas. Dobrar a morte, lida nesse caso como assombro, carrego e desencantamento 
fundamentado no colonialismo, se faz necessário para praticarmos outros caminhos. Esta dobra 
política e epistemológica é crucial para um reposicionamento ético e estético das populações e das 
suas produções que historicamente foram vistas, a partir de rigores totalitários, como formas 
subalternas, não credíveis.” (SIMAS; RUFINO, 2018, p. 11). 

142 



 

A diferenciação dos corpos humanos em termos de sexo, cor da pele e 
tamanho do crânio é um testemunho dos poderes atribuídos ao “ver”. O 
olhar é um convite para diferenciar. Diferentes abordagens para 
compreender a realidade, então, sugerem diferenças epistemológicas 
entre as sociedades. Em relação à sociedade iorubá, que é o foco deste 
livro, o corpo aparece com uma presença exacerbada na conceituação 
ocidental da sociedade. O termo “cosmovisão”, que é usado no Ocidente 
para resumir a lógica cultural de uma sociedade, capta o privilégio 
ocidental do visual. É eurocêntrico usá-lo para descrever culturas que 
podem privilegiar outros sentidos. O termo “cosmopercepção” é uma 
maneira mais inclusiva de descrever a concepção de mundo por diferentes 
grupos culturais. 
 

Dentro da cosmopercepção do povo iorubá, o vazio incriado não seria um 

espaço onde não existe nada, mas sim um espaço onde tudo existe antes de ser 

criado. Para a cosmovisão ocidental é inconcebível “ver”, imaginar, acreditar na 

existência epistemológica de algo dessa magnitude. Exu é o movimento, é a 

transformação, é a fresta e o gingado, é a disponibilidade ao próprio transe, ele é 

a transgressão em sua essência e transgressor até na essência. Pensar uma 

pedagogia a partir de uma filosofia exusíaca está alinhada à busca por educação 

libertadora que transgrida o cânone e corrobore com a construção de uma nova 

ideia de humanidade: 

 
Diante a emergência da transgressão, é Exu que substancia as variações, 
desobediências e rebeldias dessa oferta arriada na esquina do mundo. As 
formas de escolarização praticadas no Brasil orientam-se ao longo do 
tempo, a partir das lógicas de conversão. Nesse caso, compreendo a 
perspectiva da conversão não somente centrada na dimensão religiosa, 
mas por todas as formas de difusão de um pensamento que se quer único. 
O colonialismo bendito pelas teologias políticas judaico-cristãs firma os 
alicerces da dominação e das mentalidades no projeto chamado Novo 
Mundo. Nas pautas desse empreendimento, foram e ainda são praticados 
a negação, a perseguição e o extermínio de toda e qualquer possibilidade 
fora de seu eixo (SIMAS; RUFINO, 2019, p. 81). 
 

Em todas as etapas dos meus trabalhos de campo feitos nas pesquisas se 

leva em consideração justamente as transformações pelo movimento do 

encontrar, do compartilhar. Por isso, nomeei esta metodologia como sendo a 

conversa sob dendezeiro. Tentei ao máximo me colocar nas aulas e nas 

conversas gravadas em um local de escuta e diálogo para olhar para as miudezas 

de cada cruzo das trajetórias docentes se encontrando, preocupado muito mais 

com o movimento do que com o resultado. 
Ao conversar, somos levados a colocar sob suspeita nossas 
opiniões-crenças, sem a preocupação imediata de se chegar a um 
consenso. De fato, para esses autores, o mais importante em uma 

143 



 

conversa não seria o seu fechamento ou conclusão, mas o seu movimento 
de expansão, isto é, a sua condição de tessitura em redes (FERRAÇO; 
ALVES, 2018, p. 44). 
 

A concepção de Ferraço e Alves traz em si uma essência exusíaca, pois, 

como já foi dito, Exu é o senhor dos caminhos, da encruzilhada e do movimento, 

seu “resultado” sempre será uma encruzilhada, nunca será um destino único. A 

encruzilhada é o movimento, são os caminhos e a própria transformação. Exu 

quer sempre saber em que encruzilhada você quer chegar.  

A imagem de uma figura tripolar, algo parecido a um tridente, é associada 

a Exu nas macumbas brasileiras. Tal figura simboliza a transformação de um em 

três, simbolizando assim a transformação, o movimento, conceitos 

essencialmente exusíacos ligados a Igbá Ketá: 

 

Ifá diz ainda que em certa feita Exu foi desafiado a escolher, entre duas 
cabaças, qual delas levaria em uma viagem ao mercado de Ifé. Uma 
continha o bem, a outra continha o mal. Uma era remédio, a outra era 
veneno. Uma era corpo, a outra era espírito. Uma era o que se vê, a outra 
era o que não se enxerga. Uma era palavra, a outra era o que nunca será 
dito. Exu pediu imediatamente uma terceira cabaça. Abriu as três e 
misturou o pó das duas primeiras na terceira. Balançou bem. Desde este 
dia, remédio pode ser veneno e veneno pode curar, o bem pode ser o mal, 
a alma pode ser o corpo, o visível pode ser o invisível e o que não se vê 
pode ser presença, o dito pode não dizer e o não dito pode fazer discursos 
vigorosos. 
Exu virou o lgbá Ketá: Senhor da Terceira Cabaça. É com ela que ele 
caminha pelo mercado, com o passo gingado, o filá, o cachimbo e o 
flautim. Vez por outra, retira um pouco do pó da cabaça e sopra entre as 
mulheres e os homens. Ele sempre nos desafia, assim, a serpentear, como 
a cobra coral de três cores que lhe pertence, as entranhas do mundo. Exu 
vive no riscado, na fresta, na casca da lima, malandreando no sincopado, 
desconversando, quebrando o padrão, subvertendo no arrepiado do 
tempo, gingando capoeiras no fio da navalha (SIMAS; RUFINO, 2018, p. 
114). 
 

Sendo assim, a forma como os autores e autoras olham para a conversa, 

preocupados com os movimentos de expansão e não com o resultado ou com as 

respostas do conversante, dialoga com Exu, afinal a conversa te levará a outras 

questões e dúvidas e não necessariamente a uma verdade irredutível, sempre 

chegando a uma nova encruzilhada, sempre buscando olhar o movimento em si. 

As inquietações sempre seguem constantes num movimento de eterna 

transformação. O movimento que mais se repete durante as pesquisas é o de 

cruzar, isto é, a arte do cruzo, do ponto riscado tão essencial para se entender as 

encruzilhadas de Exu. O cruzo é a potência do encontro, que é também a 

144 



 

essência da encruzilhada. O vazio incriado que pertence a Exu não é preenchido 

pelo que é criado, mas sim é transformado a partir do encontro com a criação, 

sendo esta última não sua oposição, mas essencial para seu diálogo 

transformador. Sendo assim, o espaço de Exu está em constante transformação. 

Por entender a potência no encontro, que Exu sempre fala para estarmos atentos 

até aos menores deles. Foi a partir desse princípio epistemológico que voltei 

meus olhos para os meus trabalhos de campo enquanto locais de encontro de 

professores e professoras de História. Meu olhar está voltado para buscar 

enxergar essas miudezas que parecem insignificantes e ordinárias para as bases 

do pensamento que constituem a História enquanto ciência. Portanto, esta não é 

uma pesquisa sobre os campos em si, mas sobre as trajetórias docentes que 

formam, potencializam e transformam salas de aula: 

 

No que diz respeito ao currículo, nosso interesse esteve voltado para o 
que alguns autores chamam de currículo praticado (Oliveira, 2003), ou 
currículos em redes (Alves, 2001), ou currículo realizado (Ferraço, 2003), 
ou ainda, currículo real, como é o caso de Sacristán (1995, p. 86) (...). 
Por último, também partimos da idéia de que a formação continuada e os 
currículos praticados são processos cotidianos intrinsecamente enredados, 
que se determinam mutuamente, não havendo como diferenciá-los, 
pensá-los de forma isolada, em meio às tessituras e partilhas das redes 
cotidianas de saberes-fazeres (FERRAÇO, 2007, p. 75-76). 

 
Novamente trago o professor Carlos Eduardo Ferraço para dialogar com 

Exu. Pesquisador do cotidiano e das pesquisas narrativas, ele corrobora a minha 

visão exusíaca sobre os meus campos serem construídos em seu cotidiano por 

processos intrinsecamente enredados. Com essa citação, busco evidenciar que 

esta é uma metodologia que tenta entender as potências dos campos, 

mergulhando em alguns de seus cotidianos e me permitindo ser afetado nos 

mais diferentes sentidos, para além da lógica do pensar: 

 
Para pesquisar os cotidianos, aqui entendido como espaço-tempo no qual, 
além de tecermos a nós mesmos, também produzimos conhecimentos, 
inclusive os chamados conhecimentos científicos, faz- se necessário 
mergulhar com todos os sentidos para tentar 
ver/sentir/tocar/cheirar/saborear [...]. É preciso ter os sentidos voltados 
para as sutilezas, as singularidades, os detalhes, as miudezas e as 
complexidades do cotidiano e de seus praticantes ordinários. É preciso, 
portanto, estar imerso naquilo que é pequeno demais para ser visto de 
longe (REZENDE; SOARES; OLIVEIRA, 2016, p. 316). NÃO REFERENCIADA 
???? 
 

145 



 

 
Trata-se, portanto, de uma metodologia de subversão da lógica 

epistemológica tradicional dos estudos do currículo e da História, onde busco 

focar meus esforços nas miudezas e nas afetações que elas causam. Meus 

trabalhos de campo não foram observar salas de aula, mas sim de participar dos 

encontros entre professores de História que ocorreram cotidianamente nelas. Ao 

conversar com meus colegas estava sempre buscando afetar e ser afetado por 

eles, compartilhando nossas trajetórias, pois quando professores narram suas 

práticas escolares: 

 

[...] no exercício da partilha há a possibilidade de criação coletiva e de 
mudanças, de amadurecimento e debate das ideias [...] podemos 
compreender que a partilha dessas experiencias contribui com a tessitura 
de conhecimentos múltiplos a respeito de como cada uma pratica sua 
profissão e os sentidos coletivos que podem ser tecidos a partir daí (REIS; 
OLIVEIRA, 2018, p. 67). 
 

Ao reler, reouvir, rememorar estas conversas observo as impermanências 

produzidas por elas, pois estas operam dentro da lógica do encontro 

desestabilizador exusíaco. Como disse anteriormente, Exu é aquele que opera 

com a ferramenta de três pontas e que representa o vazio incriado, e este está 

ligado à criação não como o nada a ser preenchido, mas como o local onde tudo 

existe e tudo se movimenta; a criação é com o vazio incriado e não no vazio 

incriado. Portanto, ele opera a mudança dentro da lógica do encontro e da 

partilha, da troca de experiências, como dito pelos autores anteriormente. 

A imagem desestabilizadora de Exu está associada à criação do novo, ao 

caos e suas impermanências. O caos vem para mexer com a ordem, opera 

enquanto um movimento. Isto sempre assustou a lógica colonial, pois para esta 

a ordem é fundamental. Nesse ponto, cabe uma ressalva que nem todo encontro 

está ligado à epistemologia das macumbas, pois o próprio carrego colonial opera 

seus encontros dentro da ordem e da paz, com base na sua lógica de morte pelo 

esquecimento. 

A ordem e a paz são centrais para que o carrego colonial siga operando; 

por isso, precisam que ambientes educacionais sempre operem dentro dessa 

lógica, de serem um lugar de paz. Os conflitos são desestabilizadores, podem 

operar dentro da lógica exusíaca de transformações. Isto é, não devem ser vistos 

146 



 

como situações estranhas ao ambiente educacional; pelo contrário, eles devem 

existir e serem trabalhados em suas potencialidades. Muito da visão de que uma 

boa sala de aula é sem conflitos vem de uma noção de paz criada pelo carrego 

colonial para produzir as mortes por esquecimentos. De acordo com João 

Ascenso (2020), isso ocorre porque   

 

[...] a 'pacificação' é o termo historicamente utilizado para designar o 
processo de invasão de terras indígenas, aldeamento das populações em 
vilas de estilo europeu/ocidental, utilização de sua força de trabalho e 
imposição da língua portuguesa e da fé cristã. O índio 'pacificado' também 
era chamado de índio 'aculturado', ou índio 'manso'. O seu oposto era o 
índio 'bravo', contra o qual era legítimo o uso da força e mesmo a 
escravização, pois que estaria se opondo à civilização(...) Pacificar, desta 
forma, significa extinguir a diferença étnica, extirpar a possibilidade de 
que o outro exista enquanto um outro, não contemplado pelo eu. Mas, ao 
mesmo tempo, a pacificação não se pressupõe que o outro faça parte do 
eu como um igual: ele é incorporado de maneira subalternizada 
(ASCENSO, 2020, p. 4-5). 

 

Ou seja, o carrego colonial usa de uma narrativa pacificadora que possui 

como premissa incorporar de maneira subalternizada aqueles que geram conflitos 

a ele. A declaração de Ascenso é direcionada à temática da diferença indígena, 

mas pode ser perfeitamente aplicada às tensões existentes com outras 

temáticas, como as de gênero e raça. Portanto, o modelo de uma sala de aula 

pacificada é um modelo que tende a subalternizar as diferenças, servindo assim 

ao carrego colonial.  

Encontros desestabilizadores como os que eu tive nos meus trabalhos de 

campo, estão dentro da epistemologia das macumbas. Tais encontros são 

caóticos, são impermanentes, trazem movimentos. Ao olhar para eles procurando 

estas pequenas miudezas desestabilizadores é que construo a conversa sob o 

dendezeiro, uma metodologia de pesquisa reencantada, subversiva, que olhe 

para o cotidiano com cuidado e esperança. A lógica por trás dela está em 

entender cada um desses encontros como aquele que criou o mundo, em seguir 

os ensinamentos de Orumilá de olhar para o pequeno que é potente e o de Exu 

de sempre estar à espreita, sempre estar olhando pra fresta. 

Durante meus trabalhos não busco somente olhar para a história “grande”, 

oficial, dos documentos. Não quero somente ler as ementas e programas dos 

cursos, saber do docente o motivo dele ter usado o autor “X” ou “Y”. Aqui, me 

147 



 

debruço sobre as trajetórias daqueles que construíram e constroem os campos 

de que participo; pergunto sobre aquele comentário que tirou risada ou lágrima 

na sala de aula; de como aquela pessoa atravessou meu conversante. Busco 

olhar para o currículo e para a história dos campos de pesquisa como uma 

grande encruzilhada de salas de aula; quero ver a “tessitura de conhecimentos 

múltiplos”, como foi dito por Reis e Oliveira (2018). 

Essa é uma escolha que segue o caminho de subverter a lógica 

epistemológica básica da História de valorização do relato escrito, do documento 

oficial. Como já foi dito anteriormente, utiliza como marco de nascimento da 

História, a invenção da escrita. Portanto, uma tese que faz uso da epistemologia 

das macumbas, que vai até Exu, o orixá da comunicação, buscar sua própria 

base epistemológica, precisa confrontar a memória, a oralidade, o contar história 

como uma “Tradição Viva”54, afinal 

 
[...] o que se encontra por detrás do testemunho, portanto, é o próprio 
valor do homem que faz o testemunho, o valor da cadeia de transmissão 
da qual ele faz parte, a fidedignidade das memórias individual e coletiva e 
o valor atribuído à verdade em uma determinada sociedade. Em suma: a 
ligação entre o homem e a palavra [...] o homem está ligado à palavra 
que profere. Está com prometido por ela. Ela é a palavra, e a palavra 
encerra um testemunho daquilo que ele é (BÁ, 2010, p. 168). 

 

A tradição oral aplicada à metodologia de construção e de análise dos 

encontros entre as conversantes é dialogar com o caos e com Exu, fugindo da 

lógica cartesiana que constitui a ciência histórica. Portanto, este é mais um passo 

de confrontar a História enquanto ferramenta da colonização: 
A tradição oral é a grande escala da vida, e dela recupera e relaciona 
todos os aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não lhe descortinam 
o segredo e desconcertar a mentalidade cartesiana acostumada a separar 
tudo em categorias bem definidas. Dentro da tradição oral, na verdade, o 
espiritual e o material não estão dissociados. Ao passar do esotérico para 
o exotérico, a tradição oral consegue colocar-se ao alcance dos homens, 
falhar-lhes de acordo com o entendimento humano, revelar-se de acordo 
com as aptidões humanas. Ela é ao mesmo tempo religião, conhecimento, 
ciência natural, iniciação à arte, história, divertimento e recreação, uma 
vez que todo pormenor sempre nos permite remontar à Unidade 
primordial (BÁ, 2010, p. 169). 

 

54 Referência ao título do texto do historiador maliano Hampâté Bâ no oitavo capítulo do primeiro 
tomo da coleção “História Geral da África”. Disponível em: 
http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001902/190249POR.pdf.  

148 



 

Entender a história e o currículo do meu campo enquanto vivos e 

construídos pelo cotidiano, é entendê-los enquanto vazios incriados, como tudo 

que lá habita e está propenso à mudança, basta estarmos à espreita e dispostos 

a nos pôr em movimento, sendo nossa Unidade primordial. Ao dizer que eles 

estão vivos e seguem em construção, estou refletindo sobre as práticas que pude 

acompanhar de docentes do Programa. Durante meus trabalhos de campo, foi 

possível perceber como as aulas são voltadas para o diálogo com as turmas em 

questão. Mesmo existindo ementas padrão para as disciplinas, como me foi 

relatado por um docente, os textos utilizados nos programas são escolhidos para 

dialogarem com aquela turma. Um docente, inclusive, relatou ter sido o 

construtor da ementa da disciplina, mas me disse que o seu programa não 

seguia igual à ementa por entender as necessidades da turma. Outro docente 

trouxe uma grande seleção de textos e afirmou que a escolha para as aulas 

seguintes era feita em conjunto com os discentes: 

 

Em todos os ramos do conhecimento tradicional, a cadeia de transmissão 
se reveste de uma importância primordial. Não existindo transmissão 
regular, não existe "magia", mas somente conversa ou histórias. A fala é, 
então, inoperante. A palavra transmitida pela cadeia deve veicular, depois 
da transmissão original, uma força que a torna operante sacramental. 
Esta noção de "respeito pela cadeia" ou de "respeito pela transmissão" 
determina, em geral, no africano não aculturado a tendência a relatar uma 
história reproduzindo a mesma forma em que a ouviu, ajudado pela 
memória prodigiosa dos iletrados. Se alguém o contradiz, ele 
simplesmente responderá: "Fulano me ensinou assim!", sempre citando a 
fonte. 
Além do valor moral próprio dos tradicionalistas-doma e de sua adesão a 
uma "cadeia de transmissão", uma garantia suplementar de autenticidade 
é fornecida pelo controle permanente de seus pares ou de anciãs que os 
rodeia, que velam zelosamente pela autenticidade daquilo que transmitem 
e que os corrigem no menor erro, como vi (BÁ, 2010, p. 181). 

 

Acredito ter conseguido ver meu campo ser montado, desmontado e 

remontado a minha frente diversas vezes dentro da cadeia de transmissão que o 

constitui. Isso ao ponto de conseguir enxergar no compartilhamento de 

inquietudes e experiências, que eram postas para fora, nas conversas e nos 

trabalhos de campo, o movimento de transformação. Entendo que este é o axé55 

de Exu nos guiando. Nesses momentos, a história do campo estava sendo 

contada, construída e recontada dentro da lógica da “reencenação” da criação do 

55 Axé é a força de existência do orixá e que é compartilhada com o mundo. 

149 



 

mundo, do encontro de forças e experiências diferentes. Exu habita cada 

encontro de transformação das salas de aula e dos currículos de professores e 

discentes com quem conversei nos meus campos. Busca-se ressaltar que a 

metodologia não é reencantada porque a pratico, não sou eu que trago o 

encantamento nela. O encantar está nos axés dos orixás, está nos ensinamentos 

e nas suas existências. Como diz o ponto de Exu: “Santo Antônio de batalha, faz 

de mim batalhador, corre e gira, Santo Antônio, Tranca Rua e Marabô”, a ação é 

em conjunto entre mim e o orixá, o encante vem dele. Aproveitando o tema de 

batalha, trago uma citação de Rufino (2021, p. 22) que diz: 
 

Batalhas são feitas de muitas maneiras, precisamos recuperar os sentidos 
dispersos pelo achamento do mundo e pela redução das possibilidades. A 
tarefa da educação frente à emergência da descolonização encontra chão 
fértil nos sonhos, na medida em que reconhece na capacidade de catar 
nas bordas das voltas ao mundo os pedaços que, engolidos e cuspidos de 
volta, podem erguer seres que contrariem a toada de má sorte rogada 
pela pregação dos autointitulados “homens de bem. 
 

Como educador, professor, pesquisador, carioca e macumbeiro, entendo 

que para descolonizar minha educação, as ciências que estudo, somente 

recorrendo aos orixás. Minha ferramenta de batalha é a epistemologia das 

macumbas, que utilizo no meu dia-a-dia para reencantar minhas salas de aula e 

pensar outras possibilidades de existências para além da lógica colonial. 

Portanto, recorro novamente a elas para pensar todo este trabalho de pesquisa 

que me debrucei nos últimos anos. A educação deve ser reencantada em todas 

as suas esferas, e isto inclui no campo de pesquisa. Minhas memórias, meus 

relatos de campo, minhas conversas, diálogos e trabalhos fazem parte de uma 

cadeia de transmissão que estão para além da metodologia da conversa; são 

meus caroços de dendê a serem lidos. Olhar para os caroços é olhar para a 

minha própria trajetória e como a mesma é atravessada pelas das minhas irmãs 

de sala de aula. O que foi compartilhado nas conversas e nas salas de aula foram 

nossas trajetórias, ou melhor, nossos corpos-trajetória que é mais um conceito a 

ser trabalhado aqui e que tem como base a construção de uma metodologia 

encantada, em diálogo com os saberes dos orixás que catei nas “bordas do 

mundo” e “cuspi de volta” dentro do campo acadêmico. Afinal, quem mais sabe 

sobre enfrentar o carrego colonial e os males da colonização do que aqueles que 

150 



 

se reinventaram e seguem se reinventando todo dia para sobreviver no “Novo 

Mundo”? Assim como ele, me pego me reinventando e fazendo o mesmo com as 

salas de aula e no campo de pesquisa. A minha trajetória é atravessada, guiada 

e reinventada pelo orixá do movimento, meu corpo-trajetória é fruto das 

encruzilhadas que Exu me guiou. 
 

EXU-BARÁ, OS CORPOS-TRAJETÓRIA E O SENTIPENSAR 

 

Nos terreiros nos é ensinado que uma das formas de os orixás se 

comunicarem com a gente é através das danças, pois os movimentos de nossos 

corpos dizem tanto quanto os sons de nossas bocas. Novamente, recorremos a 

Exu para pensar sobre corpos que falam, memórias e identidades que 

constroem. Como já foi dito, Exu é o movimento, para além do dançar – ele é a 

força que atravessa os corpos nos mais variados sentidos. Foi com um sopro seu 

que os corpos se tornaram receptáculos da fala do mundo. Os corpos vivem e 

falam por conta de Exu e foi assim que Exu se tornou Exu Bará, aquele que 

representa todos os fluxos de movimento e comunicação no mundo. Exu Bará 

rege as dinâmicas dos corpos e permite que os corpos se atravessem, se 

expressem, se transformem em cada movimento. Portanto, Exu Bará me ajuda a 

entender como sou atravessado pelas minhas conversantes, pelas minhas 

colegas de salas de aula, por cada docente de História que passa por mim 

durante minhas pesquisas. Mas para além disso, é Exu Bará que me permite 

entender conceber???? o conceito de corpo-trajetória e entender como que nossa 

docência é atravessada por nossas trajetórias e como os currículos são criados e 

recriados em cada sala de aula, atravessado pelas trajetórias de professores e 

professoras. 

Foi nos escritos da educadora popular Cruz Hernández que me aprofundei 

no conceito de corpo-território e que pretendo aqui fazer uma breve 

apresentação. Cruz Hernández parte da ideia de que o território para os 

latino-americanos está ligado às esferas do viver, do sentir, dos usos sobre o 

mesmo, sendo este um dos motivos de o território ser base central das lutas de 

diversos movimentos sociais. Afinal, o território é a base de suas identidades e 

seu uso faz parte de suas existências: 

151 



 

 
[...] la invitación que deja la propuesta cuerpo-territorio es mirar a los 
cuerpos como territorios vivos e históricos que aluden a una interpretación 
cosmogónica y política donde en él habitan nuestras heridas, memorias, 
saberes, deseos, sueños individuales y comunes y a su vez, invita a mirar 
a los territorios como cuerpos sociales que están integrados a la red de la 
vida y por tanto, nuestra relación hacia con ellos debe ser concebida como 
‘acontecimiento ético’ entendido como una irrupción frente a lo ‘outro’ 
(Cruz Hernández, 2017, p. 43). 

 

Para construir seu conceito, a autora desassocia o conceito de território da 

lógica epistêmica eurocêntrica e hegemônica e o aproxima das epistemologias 

que sobrevivem a colonização e entendem o território como as existências de si 

mesmas. É seguindo essa mesma lógica que aproximo a ideia de corpo-trajetória 

da essência de Exu Bará, a afastando da ideia de trajetória como a simples 

formação acadêmica e experiências de trabalho defendidas pelo capitalismo, 

seguindo a lógica colonial e mercadológica, e a aproximando da ideia de fluxos 

de forças viventes e imanentes que existem, se relacionam e se movimentam 

junto com nossas próprias existências, sempre regidas por Exu Bará: 

 
Exu como princípio da vida individual, que simboliza os procriados, 
promove as condições necessárias para que a existência individual 
aconteça e cumpra seu ciclo. Como princípio dinâmico, ele movimenta e 
controla a harmonia das relações do indivíduo, da comunidade e do 
sistema, permitindo, portanto, a união e o desenvolvimento equilibrado 
das partes (SANTOS; SANTOS; 2014, p. 136). 

 

Os corpos falam a linguagem de Exu e ao entendermos essa linguagem 

estamos ouvindo o mundo falando através dele. No caso dos corpos-trajetória, 

estamos vendo as histórias das conversantes sendo contadas, ditas e 

movimentadas, mas só conseguimos ouvi-las quando nos apequenamos para 

olhar as miudezas. Aprendi com minha mais velha que quando Exu fala, a gente 

deve ouvir e que se ele estiver calado é porque a mudança está para ocorrer, 

pois mesmo no silêncio de Exu existe a potência da inquietude. Portanto, os 

corpos-trajetória sempre estão se movimentando e se relacionando, mesmo 

quando parecem quietos e calados. Inclusive, a inquietude pode ser uma 

potência de confronto:  

 
Isso porque, tudo o que tínhamos aprendido e sabíamos sobre o ‘pensar e 
fazer ciência’ fora criado em um movimento que precisou ‘superar’ e 

152 



 

mesmo ‘negar’ os conhecimentos cotidianos, bem como os modos como 
eram/são criados. Ou seja, para ir além dessas lições aprendidas, 
tínhamos que lutar contra o que, em nós, estava encarnado: a cegueira 
que em nós instalara a formação recebida; a ideia de separar sujeito de 
objeto; a ideia de que trabalhávamos com objetos e não com processos; 
os movimentos que generalizam, abstraem, sintetizam, globalizam. Em 
resumo: trabalhar com a dúvida em permanência, a incerteza sempre 
presente e nossos tantos limites, aprendendo a olhar nos olhos dos outros 
para descobrir nossos pontos cegos, como tão bem nos indicou von 
Foester (1995). (ALVES 2003, p. 2). 

 
O gesto de buscar descobrir os pontos cegos que nos cercam é o de 

olharmos para nós mesmos para além do que está grande e visível. É através 

dos gestos que Exu Bará nos guia em seus fluxos para que possamos refletir 

sobre o que fazemos conscientes (pensamos) e inconscientes (sentimos). Somos 

ensinados a valorizarmos muito mais o que pensamos em detrimento ao que 

sentimos. Portanto, nos debruçamos muito para pensar sobre o consciente, 

enquanto as miudezas do inconsciente nos passam despercebidas. Quando Exu 

Bará se apresenta enquanto uma força dinâmica que media nossas relações com 

o mundo, ele está nos mostrando que essa alteridade pode existir, mas não a 

hierarquia. Olhar para as miudezas e grandezas tem a mesma dimensão, tal qual 

o direcionamento de futuro, passado e presente se entrecruzam e se tocam, pois 

Exu se mostra como seu próprio ancestral. É a sua essência paradoxal que nos 

guia a superar a lógica de valorização do pensar em detrimento do sentir. Sendo 

assim, o conceito de corpo-trajetória dialoga tanto com as miudezas do sentir 

quanto das grandezas do pensar a entender que ambas estão nos fluxos de 

movimento guiados por Exu Bará. Portanto, é nesse ponto que o ser 

sentirpensante se mostra como um seguidor de Exu Bará, pois este  

[...] combina la razón y el amor, el cuerpo y el corazón, para 
deshacerse de todas las (mal) formaciones que descuartizan esa 
armonía y poder decir la verdad, tal y como lo recoge Eduardo 
Galeano en el Libro de los abrazos, rindiendo homenaje a los 
pescadores de la costa colombiana. (MONCAYO, 2009, p. 10). 
 

Nesse ponto, mobilizo as obras do sociólogo Orlando Fals Borda (2009), do 

antropólogo Arturo Escobar (2014) e do cientista político Víctor Manuel Moncayo 

(2009), que durante décadas têm trabalhado com o conceito de sentipensar e 

que aqui pretendo colocar em diálogo com Exu Bará. Como demonstrado na 

citação acima, o sentipensar é uma combinação de alteridades que a 

modernidade nos ensinou a hierarquizar, sendo um conceito desenvolvido por 

153 



 

esses autores, dialogando com epistemologias de povos colombianos que estão 

na luta contracolonial tal qual os macumbeiros cariocas: 

 
Sentipensar con el territorio implica pensar desde el corazón y desde la 
mente, o co-razonar, como bien lo enuncian colegas de Chiapas inspirados 
en la experiencia zapatista; es la forma en que las comunidades 
territorializadas han aprendido el arte de vivir. Este es un llamado, pues, a 
que la lectora o el lector sentipiense con los territorios, culturas y 
conocimientos de sus pueblos —con sus ontologías—, más que con los 
conocimientos des-contextualizados que subyacen a las nociones de 
“desarrollo”, “crecimiento” y, hasta, “economía” (ESCOBAR, 2014, p. 16). 

 

O movimento que faço neste texto de ouvir as vozes que conheci no 

terreiro e que me acompanham em meu cotidiano não é um movimento isolado. 

Ele faz parte de um contexto de confronto à colonialidade, onde a vanguarda 

epistêmica se apresenta nas margens da modernidade. Portanto, não sou eu e 

nem a História que estamos dando voz a Exu, é ele que está a me ensinar como 

fortalecer minhas salas de aula: 

 
A diferencia de aquellas viejas generaciones centristas acomodadas, la 
generación activa y sentipensante actual ha logrado acumular prácticas y 
conocimientos superiores sobre la realidad nacional y puede actuar mejor 
en consecuencia. No ha temido salir al terreno a pesar de los peligros e 
incomprensiones, y volver a aprender con gusto y ánimo sobre nuestro 
especial entorno tropical, combatiendo el tradicional colonialismo 
intelectual y político ante los norteños, y redescubriendo las culturas y 
tradiciones regionales y provinciales de nuestros pueblos de origen: los 
aborígenes, los afrocolombianos, los campesinos antiseñoriales 
provenientes de España, y los colonos internos. Y son respetuosos de los 
valores fundamentales de éstos, que debemos remozar y proyectar hacia 
el presente y el futuro, como pegante ideológico del socialismo raizal o 
Kaziyadu que adviene sin tregua (FALS BORDA, 2009, p. 428). 

 

Me colocando como um professor cambono56, estou me posicionando como 

um ser sentipensante disposto a dialogar nas encruzilhadas e terreiros que se 

apresentam enquanto salas de aula. Os corpos-trajetória que se apresentaram 

para mim durante as pesquisas devem ser ouvidos e analisados não como 

objetos, em um diálogo transformador: 

 

Dijeron que ser sentipensante sintetiza la propuesta de la investigación 
participativa. Si el estilo es el hombre, aquí tenemos un amplio campo de 

56 “Nessa encruzilhada, o pesquisador  e  o  professor  cambono  renuncia  a  suas  certezas  em  
prol  da  ignorância  enquanto  incompletude,  da  circularidade  enquanto  contaminações  e  
afetos  e  da  imprevisibilidade  como  a  própria essência de Exu.” (ARAUJO; SANTOS, 2022, p.15). 

154 



 

reflexión para determinar la eficacia de los mensajes que se transmiten 
bajo el rubro de la ip, y las formas como se va creando o recreando la 
cultura, envolviendo la ciencia con el arte. Porque parece más productivo 
casar a estas dos hermanas, como lo canta un poeta, que seguir 
amándolas por separado como si fuesen enemigas (MONCAYO, 2009, p. 
318). 

 

Os processos de construção dos trabalhos partem de uma pesquisa 

participativa, onde estou o tempo todo aprendendo com as experiências que vivo 

durante este processo, sendo este um movimento transformador onde reflito 

sobre o próprio ato de educar, sobre a minha própria existência enquanto 

professor de História:  

 

Se tivesse claro para nós que foi aprendendo que percebemos ser possível 
ensinar, teríamos entendido com facilidade a importância das experiências 
informais nas ruas, nas praças, no trabalho, nas salas de aula das escolas, 
nos pátios dos recreios, em que variados gestos de alunos, de pessoal 
administrativo, de pessoal docente se cruzam cheios de significação. Há 
uma natureza testemunhal nos espaços (FREIRE, 2010, p. 45). 

 

Aqui o educar-se de Freire não se conecta com a ideia de educar tal qual o 

ocidente pensou e que está ligada à ideia de domação de corpos e de paz que 

vimos páginas atrás. Ouço Paulo Freire como ouço meus mais velhos em meu 

terreiro, pois este é um espírito antigo que sempre esteve disposto a ouvir e a 

falar com quem quisesse aprender e ensinar a ele. O educar de Freire é um 

educar transgressor, que através do movimento de transgressão se constrói um 

novo, algo essencialmente exusíaco. Afinal, como não pensar na figura de 

Elegbara a boca do mundo, ???? aquele que come algo e vomita o diferente? 

Portanto, irei evocar a sabedoria de meu mais velho para falar sobre a ideia de 

educar que move esse trabalho. 

 

NÃO HÁ CONCLUSÃO NO QUE É INACABADO 

 

Ensinar, nos lembra Paulo Freire (2010, p. 50), exige "consciência do 

inacabamento", reconhecimento de que somos seres em constante devir, cuja 

humanidade se constrói na tessitura coletiva da história. Essa noção radical de 

incompletude, longe de ser uma limitação, é o solo fértil onde germina os 

pesquisar e educar transgressores propostos neste artigo. Se a educação e a 

155 



 

ciência tradicionais impõem fins predeterminados, a pedagogia das 

encruzilhadas, a epistemologia das macumbas, em diálogo com Exu, abraçam o 

inacabamento como ato político: "Gosto de ser gente porque a História em que 

me faço com os outros (...) é um tempo de possibilidades e não de 

determinismo" (FREIRE, 2010, p. 52). É nesse espaço de possibilidade que nossa 

metodologia encantada se move entre cruzos que desafiam hierarquias 

epistêmicas, corpos-trajetória que carregam memórias silenciadas e conversas 

sob o dendezeiro que transformam o caos em criação. 

A aposta em um saber pluriversal (ESCOBAR, 2014) não é apenas teórica, 

mas um gesto de reexistência. Como mostra Escobar, os estudos decoloniais 

surgem para acompanhar lutas contra a "globalização neoliberal", oferecendo 

alternativas aos "universalismos vazios" e ampliando espaços onde outros 

mundos são possíveis. Nossa proposta, ancorada na epistemologia das 

macumbas, é uma dessas trincheiras. Se a colonialidade tentou aprisionar o 

pensar em linearidades rígidas (MIGNOLO, 2017), Exu, o orixá das encruzilhadas, 

nos ensina que o conhecimento é movimento: um gingado que desloca certezas 

e abre caminhos para histórias não contadas. 

Ao finalizar, reafirmamos: a metodologia encantada aqui defendida não é 

um modelo a ser replicado, mas um convite à transgressão. Se Freire nos alerta 

que "o futuro é problematização, não inexorabilidade" (2010), e se Exu nos 

mostra que toda encruzilhada é um lugar de escolhas (e não de destinos), então 

a pesquisa decolonial só pode ser prática de liberdade, onde o inacabamento se 

torna força motriz. Que este artigo, como oferenda deixada na esquina do 

mundo, inspire outros gingados: que corpos, saberes e tempos há muito 

marginalizados possam, afinal, reencantar a academia e além. 

 

 

 

 

 

 

 

 
156 



 

REFERÊNCIAS 

 

ARAUJO, Cinthia Monteiro de; SANTOS, Pedro Vítor Coutinho dos. Ensino de 

história e cambonagem: o ProfHistória como encruzilhada para uma educação 

pelo dendezeiro. Cadernos Cajuína, 2022.  

 

ASCENSO, João Gabriel da Silva. A paz. Coleção Pandemia Crítica. São Paulo: 

N-1 Edições, 2020, p. 1-26. Disponível 

em: https://www.n-1edicoes.org/textos/114. Acesso em: 4 mar. 2021. 

 

BÁ, Hampâté. História Geral da África, v. 8. Brasília: UNESCO, 2010. Disponível 

em: http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001902/190249POR.pdf. 

 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como 

fundamento do ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2005. 

 

CASTRO-GÓMEZ, Santiago. Ciências sociais, violência epistêmica e o problema 

da "invenção do outro". In: LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: 

eurocentrismo e ciências sociais, perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: 

CLACSO, 2005. 

 

ESCOBAR, A. 2014. Sentipensar con la Tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo, 

territorio, y diferencia, Medellín., Universidad Autónoma Latinoamericana. 

 

FALS BORDA, Orlando. Elementos ideológicos en el Frente Unido de Camilo 

Torres, ayer y hoy. In: FALS BORDA, Orlando. Una sociología pensante para 

América Latina. Bogotá: Siglo del Hombre, 2009. p. 419-429. 

 

FERRAÇO, Carlos Eduardo. Pesquisa com o cotidiano. Educação & Sociedade, 

Campinas, v. 28, n. 98, p. 73-95, 2007. 

 

157 

https://www.n-1edicoes.org/textos/114
http://unesdoc.unesco.org/images/0019/001902/190249POR.pdf


 

FERRAÇO, Carlos Eduardo; ALVES, Nilda. Conversas em redes e pesquisas com 

os cotidianos: a força das multiplicidades, acasos, encontros, experiências e 

amizades. In: RIBEIRO, Tiago; SOUZA, Rafael de; SAMPAIO, Carmen Sanches 

(Orgs.). Conversa como metodologia de pesquisa: Por que não? Rio de Janeiro: 

Ayvu, 2018. p. 41-64. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2010. 

 

CRUZ HERNÁNDEZ, Delmy Tania. Una mirada muy otra a los territorios-cuerpos 

femeninos. Solar: Revista de Filosofía Iberoamericana, [S. l.], v. 12, n. 1, p. 

35-46, 2016. 

LEON PESÁNTEZ, Catalina. El color de la razón: pensamiento crítico en las 

Américas. Quito: Universidad Andina Simón Bolívar, 2013. 

 

MBEMBE, Achille. Necropolítica. São Paulo: n-1 edições, 2018. 

 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais/projetos globais: colonialidade, saberes 

subalternos e pensamento liminar. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2003. 

 

MIGNOLO, Walter D. Colonialidade: o lado mais escuro da modernidade. Revista 

Brasileira de Ciências Sociais, Rio de Janeiro, v. 32, n. 94, jun. 2017. Disponível 

em: https://www.scielo.br/j/rbcsoc/a/nKwQNPrx5Zr3yrMjh7tCZVk/?lang=pt. 

Acesso em: 22 ago. 2025. 

 

MONCAYO, Víctor Manuel. Presentación. In: FALS BORDA, Orlando. Una 

sociología pensante para América Latina. Bogotá: Siglo del Hombre, 2009. 

 

OYĚWÙMÍ, Oyèrónkẹ́. A invenção das mulheres: construindo um sentido africano 

para os discursos ocidentais de gênero. Rio de Janeiro: Bazar do Tempo, 2021. 

 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

LANDER, Edgardo (org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências 

158 



 

sociais. Perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: Consejo Latinoamericano 

de Ciencias Sociales, 2005. p. 117-142. 

 

REIS, Graça Regina Franco da Silva; OLIVEIRA, Inês Barbosa de. Aprendizagens 

coletivas e ecologia de saberes: as rodas de conversa como autoformação 

contínua. In: RIBEIRO, Tiago; SOUZA, Rafael de; SAMPAIO, Carmen Sanches 

(orgs.). Conversa como metodologia de pesquisa: por que não? Rio de Janeiro: 

Ayvu, 2018. p. 11-215. 

 

REZENDE, M. G. P.; SOARES, E. A.; OLIVEIRA, I. B. As pesquisas nosdoscom os 
cotidianos nos campos de alimentação, nutrição e saúde. In: PRADO, SD. et al. 
(Orgs.). Estudos socioculturais em alimentação e saúde: saberes em rede. Rio de 
Janeiro: EDUERJ, 2016. Sabor metrópole series, vol. 5. p. 315-335. 
 
 
RIBEIRO, Tiago; SOUZA, Rafael de; SAMPAIO, Carmen Sanches 

(orgs.). Conversa como metodologia de pesquisa: por que não? Rio de Janeiro: 

Ayvu, 2018. 

 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

 

RUFINO, L. Vence-Demanda: educação e descolonização. 1. ed. Rio de Janeiro: 

Mórula, 2021. 

 

SANTOS, Juana Elbein e SANTOS, Descoredes Maximiliano (Mestre Didi Asipa). 

Èṣú. Salvador: Corrupio, 2014. 

 

SIMAS, Luiz Antônio. Drible e flecha de fulni-ô. Revista Cult, São Paulo, 2020a. 

Disponível em: https://revistacult.uol.com.br/home/drible-e-flecha-de-fulni-o/. 

Acesso em: 26 jun. 2021. 

 

SIMAS, Luiz Antônio.  Garrinchamentos. In: SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz; 

HADDOCK-LOBO, Rafael. Arruaças: uma filosofia popular brasileira. Rio de 

Janeiro: Bazar do Tempo, 2020b. p. 111-114. 

 

159 

https://revistacult.uol.com.br/home/drible-e-flecha-de-fulni-o/


 

SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das 

macumbas. Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

 

SIMAS, Luiz Antônio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mórula, 

2019. 

 

SIMAS, Luiz Antônio; VALLE, Fabrícia. Culturas de síncope. YouTube, 6 abr. 2021. 

Disponível em: https://www.youtube.com/watch?v=oFNmKy_8OTA. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

160 

https://www.youtube.com/watch?v=oFNmKy_8OTA

	POR UMA METODOLOGIA ENCANTADA:  
	Cruzos, Encontros e Corpos-trajetória na Construção do Saber 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 

