
 

TECENDO A ESCRITA ORALIZADA NA ANCESTRALIDADE DAS 
COMUNIDADES TERREIRO: UBUNTU COMO POSSIBILIDADES 

CONTRACOLONIAIS  
 

Wagner dos Santos Chagas41 
Claudete dos Santos da Silva42 

 
 
Resumo 
 
O presente artigo tem como tema os saberes das comunidades tradicionais de 
terreiro e quilombola como possibilidades contracoloniais. O objetivo é 
reconhecer como os saberes dos terreiros e das comunidades quilombolas podem 
possibilitar outras formas de ser escola e universidade. A encruzilhada 
metodológica é a qualitativa numa perspectiva afrocentrada ou afropespectivista. 
Foram utilizados autores como Nêgo Bispo, Mogobe Ramose, Renato Noguera, 
Luis Rufino, Luiz Antônio Simas dentre outros para falar sobre Ubuntu, 
encruzilhada, saberes de terreiro e as palavras germinantes ancestralidade, 
biointeração, circularidade, confluência e compartilhamento. O artigo apresenta 
uma discussão teórica e reflexiva em que a escola e a universidade podem se 
tornar espaços pluriversais e multirracionais na medida que os saberes de 
terreiro e das comunidades quilombolas possibilitam os movimentos 
contracoloniais. 
 
Palavras-chave: Contracolonial; Terreiros; Ubuntu; Palavras Germinantes; 
Pluriversalidade.    
 
 

 

WEAVING ORAL WRITING INTO THE ANCESTRY OF TERREIRO 
COMMUNITIES: UBUNTU AS COUNTERCOLONIAL POSSIBILITIES 

 
 

Abstract 
 
This article focuses on the knowledge of traditional communities of terreiro and 
quilombola as countercolonial possibilities. The objective is to recognize how the 
knowledge of terreiros and quilombola communities can enable other ways of 
being a school and a university. The methodological crossroads is qualitative from 

42 Pedagoga, Mestra e Doutoranda em Educação pela Universidade La Salle, Professora da Rede Municipal de 
Canoas/RS, http://lattes.cnpq.br/8192970683383911,  claudete.202213391@unilasalle.edu.br  

41 Doutor em Educação, Pós-doutor em Memória Social e Bens Culturais, Professor na Rede Municipal de Ensino 
de Esteio/RS, http://lattes.cnpq.br/1657104011655026, wagner.chagas@educaesteio.com.br  

108 

http://lattes.cnpq.br/8192970683383911
mailto:claudete.202213391@unilasalle.edu.br
http://lattes.cnpq.br/1657104011655026
mailto:wagner.chagas@educaesteio.com.br


 

an Afrocentric or Afropespectivist perspective. Authors such as Nêgo Bispo, 
Mogobe Ramose, Renato Noguera, Luis Rufino, Luiz Rufino, Luiz Antônio Simas, 
among others, were used to discuss Ubuntu, crossroads, knowledge of terreiros, 
and the germinating words ancestrality, biointeraction, circularity, confluence, 
and sharing. The article presents a theoretical and reflective discussion in which 
schools and universities can become pluriversal and multirational spaces to the 
extent that the knowledge of terreiros and quilombola communities enable 
countercolonial movements. 
Keywords: Countercolonial; Terreiros; Ubuntu; Germinant Words; Pluriversality 
 
 

 

TEJIENDO LA ESCRITURA ORAL EN LA ANCESTRÍA DE LAS 
COMUNIDADES DEL TERREIRO: UBUNTU COMO POSIBILIDADES 

CONTRACOLONIALES 
 

Resumen 
 
Este artículo se centra en el conocimiento de las comunidades tradicionales de 
terreiros y quilombolas como posibilidades contracoloniales. El objetivo es 
reconocer cómo el conocimiento de las comunidades terreiros y quilombolas 
puede posibilitar otras formas de ser escuela y universidad. La encrucijada 
metodológica es cualitativa desde una perspectiva afrocéntrica o afroespectivista. 
Autores como Nêgo Bispo, Mogobe Ramose, Renato Noguera, Luis Rufino, Luiz 
Rufino, Luiz Antônio Simas, entre otros, fueron utilizados para discutir Ubuntu, 
encrucijadas, conocimiento de los terreiros y las palabras germinales 
ancestralidad, biointeracción, circularidad, confluencia y compartir. El artículo 
presenta una discusión teórica y reflexiva en la que las escuelas y universidades 
pueden convertirse en espacios pluriversales y multirracionales en la medida en 
que el conocimiento de las comunidades terreiros y quilombolas posibilita 
movimientos contracoloniales. 
 
Palabras clave: Contracolonial; Terreiros; Ubuntu, Palabras Germinantes; 
Pluriversalidad 
 
 
 
INTRODUÇÃO 

 

O presente artigo apresenta um cruzamento e compartilhamento de 

pensamentos/vivências de ambos autores, na temática das religiosidades de 

matriz africana, desde nosso interesse investigativo, como na ancestralidade que 

estamos inseridos na trajetória pessoal e acadêmica, visto que mergulhamos 
109 



 

neste universo pelos sentidos e valores afrodiaspóricos das culturas e patrimônio 

material e imaterial que pulsam a partir das religiões de matriz africana. Por 

estes motivos tão valiosos de pesquisa e vida, optamos por trazer como 

referenciais teóricos, as palavras germinantes contracolonialidade, biointeração, 

circularidade, confluência, compartilhamento e ancestralidade com a sapiência do 

autor Antônio Bispo dos Santos, conhecido como” Nego Bispo”, e, também 

utilizaremos o conceito de Ubuntu, que é um conceito muito próximo aos demais, 

ou seja, o Ubuntu congrega o compartilhamento e a ancestralidade. 

O objetivo central deste artigo é reconhecer como os saberes dos terreiros 

e das comunidades quilombolas podem possibilitar outras formas de ser escola e 

universidade. Esses saberes possibilitam as reflexões e o entendimento de que a 

pluriversalidade e a multirracionalidade presentes nas histórias dos orixás, 

também dos ensinamentos e saberes dos terreiros, possam apontar para um 

processo contracolonial nos espaços educacionais e acadêmicos. Portanto, ao 

longo do texto vamos percorrer caminhos que apontarão pistas de como as 

matrizes africanas e os povos de terreiro corroboram na construção de práticas e 

sentidos de uma educação antirracista, como nos aponta Santos (2023). 

Quando falamos em protagonismo representado por um ancestral nas 

narrativas, estamos apresentando para o Outro o que antes fora negado,agora 

em posição de referência identitária para as culturas negras, retomando a 

veracidade da força histórica, crítica e espiritual, recusada pela política 

dominante e excludente. É dessa forma que a práxis antirracista retoma os 

valores perdidos, abarcando as identidades mítico-religiosas que ainda são 

preservadas nos terreiros e tão necessárias para tomarmos consciência do Ser e 

Saber a partir do seu reconhecimento. 

Desta forma, não estamos falando unicamente de um modo de vida, ao 

contrário, nossa perspectiva é para que ao compartilhar as raízes ancestrais 

presentes nos terreiros e culturas negras, estaremos abrindo a possibilidade do 

pensamento e ações voltadas à comunidade, ou melhor, a educação como 

transformação social, ou contracolonial. 

Nosso artigo apresenta a seguinte estrutura: uma introdução 

reverenciando o sagrado feminino como germinar da vida e tudo o que existe no 

mundo, a seguir apresentamos o orixá que abre os caminhos, da encruzilhada de 
110 



 

onde o movimento da gira possibilita o poder contracolonial trazido pelos povos 

afrodiaspóricos no Ori em cada corpo negro que cruzou os mares trazendo os 

orixás e culturas africanas que se recriaram por terras brasileiras. A terceira 

seção do texto aborda as encruzilhadas metodológicas onde apresentamos os 

conceitos de pesquisador macumbeiro e de pesquisa qualitativa numa 

perspectiva afrocentrada ou afroperspectivista. A última seção do artigo 

apresenta a filosofia Ubuntu entrelaçada com as palavras germinantes de Antonio 

Bispo dos Santos para pensar em outras formas de ser escola e universidade.  

Que nossas palavras sejam incorporadas de um axé dialógico e pulsante 

de vida, inspirados em nossa ancestralidade! 

 

 

NA BATIDA DO TAMBOR QUE NOS HABITA, AFETO DE MÃE 

 

Quanto nome tem a Rainha do Mar? 
Quanto nome tem a Rainha do Mar? 
Dandalunda, Janaína, Marabô, Princesa de Aiocá 
Inaê, Sereia, Mucunã, Maria, Dona Iemanjá 
(...) Como se saúda a Rainha do Mar? 
Como se saúda a Rainha do Mar? 
Alodê, Odofiaba, minha mãe, mãe d'água, odoyá 
Alodê, Odofiaba, minha mãe, mãe d'água, odoyá 

 

ODOYÁ! ao iniciar nossa escrita saudamos IEMANJÁ, o arquétipo feminino 

da vida, mãe de todos os orixás, do ventre, da vida, nosso primeiro contato com 

o mundo, da criação dos seres, do corpo que reivindicamos, pois é no corpo que 

possuímos um tambor, que bate no ritmo da vida, que chamamos de coração 

sendo que na gestação é o primeiro órgão a ser feito, e nós ainda sementes já 

possuímos nosso próprio tambor. Porém, podemos chamá-lo de afeto, de 

comunicação de si ao outro. IEMANJÁ dos ensinamentos e acolhimento ancestral, 

do afeto, do colo maternal, do Sagrado feminino, que possibilita o movimento no 

ventre para captar a energia das águas, dos sons, dos sabores, dos saberes 

através da simbiose entre mãe/filha(o). 

IEMANJÁ traz o canto de ninar nos sonhos de uma sociedade equânime, da 

quebra do racismo epistêmico, ela também traz o despertar feminino, que não 

aceita as desigualdades para com a vida, para suas/seus filhas/os, que traz a 

111 



 

suavidade do amor maternal mas a dureza das ondas sobre as rochas da 

intolerância às religiões de matriz africana. 

Por tudo isso, Sagrada mãe IEMANJÁ, és água que lava, és ventre que 

gera, és a força do feminino que nos habita, não somente em corpos de 

mulheres, mas como filhas/os teus, para nos mover e ao mesmo tempo mover 

tudo isso, na gira ancestral. ODOYÁ! Que nossas palavras sejam férteis e 

vibrantes, ou ainda, profundas como seu “lar”, diverso, plural e coletivo como o 

amor fraternal. Ela nos conduziu ao Ubuntu, a capacidade de “ser uma pessoa 

por meio de outras pessoas” (Ngome, 2024), desde nossos antepassados 

afrodiaspóricos, nossa ancestralidade, que se tornam vivas nas tradições de 

matriz africana e que nos convidam a dialogar aqui neste texto, onde criamos, 

refletimos, congregamos nossos pensamentos e transformamos em pesquisas. 

Nosso artigo busca um diálogo a partir das narrativas nascidas e 

mergulhadas dentro dos espaços de matrizes africanas, inspirando-nos na 

perspectiva dos orixás que representam a retomada da ancestralidade histórica 

como responsáveis da resistência cultural, além é claro, do princípio da 

contracolonialidade do Ser e Saber. Desta forma, a metodologia que melhor 

dialoga com esta perspectiva é a metodologia qualitativa afrocentrada ou 

afroperspectivista, assentadas em uma pesquisa que nos possibilita movimentos 

de gira, dos corpos afrodiáporicos que necessitam dos elementos da vida, vindos 

dos saberes das matrizes africanas, pois as Ciências não podem continuar a 

pregar uma única forma de pensar, de ser, de fazer pesquisa ou mesmo de 

utilizarmos metodologias distantes do que acreditamos e lutamos para 

transformar as estruturas racistas sobre as quais as Ciências se aliaram. 

 
 
EXU: PRINCÍPIO DO MOVIMENTO 

 

Exu, Exu o lodê. Exu Exu o Bará lanã 
Ebára o lodê. Exu. Exu o Bará lanã 
Emodebau Exú 
Bára 
Lanã o agô 
Bára 
Exú Adague 
Bára 
Adê Uágelu 

112 



 

Bára 
Exú Mibola 
Bára 
Exu o lodê 
Exu, Exu o Bará Lanã. Ebára o lodê 
Exu, Exu o Bará Lanã 
Trecho da reza de Bará da Nação Jeje-Ijexá 

 

Laroyê Exu! Salve o Senhor da Comunicação, aquele que é a boca que 

tudo come e que devolve o que foi devorado para a humanidade como algo novo 

e inesperado, salve aquele que enigmatiza a vida, salve o Senhor que subverte o 

tempo e o espaço, pois Exu matou um pássaro ontem com a pedra que jogou 

hoje. Saudamos o Senhor dos Caminhos, aquele que faz sua morada nas 

encruzilhadas do Aiê e do Orum. A encruzilhada é o lugar de potência, onde tudo 

está no processo de vir à ser. É na encruzilhada que acontecem os encontros, os 

entrelaçamentos, onde tudo é amalgamado, onde tudo é forjado, onde 

acontecem os conflitos para dar vida ao inédito imprevisível. As memórias, 

histórias, culturas e religiosidades afrodiaspóricas são formadas pelo 

entrelaçamento dos inúmeros rastros de memórias que se encontram na grande 

encruzilhada do oceano Atlântico.   

  Para Chagas (2017), Chagas, Graebin e Rosa (2021), o Atlântico, além de 

representar a Grande Calunga, a grande extensão da morte, representou a 

encruzilhada que entrelaçou os modos de ser e estar no mundo da diversidade 

africana com a diversidade dos povos indígenas e europeus que estavam em 

terras brasileiras. Na travessia do Atlântico, conforme escreveu Glissant (2005) e 

Antonacci (2013), os povos africanos trouxeram em seus corpos, em seus Orí, a 

memória, a cultura, a história, a religiosidade, a filosofia e a epistemologia dos 

múltiplos povos que viveram a diáspora. Os corpos das mulheres e dos homens 

de África se converteram em corpos-memória. Esses corpos-memória foram os 

lugares onde a memória dos grupos que pertenciam tornaram-se sementes de 

rememoração para criar, expressar e recriar através das suas vivências e 

experiências novos elementos culturais, sociais e religiosos.  

O entrelaçamento dos rastros de memória, das formas de ser, estar e 

aprender no mundo dos povos da diáspora criaram o caos-mundo. Conforme 

escreve Glissant (2015, p.98), o caos-mundo significa “o choque, o 

113 



 

entrelaçamento, as repulsões, as atrações, as convivências, as oposições, os 

conflitos entre as culturas dos povos”. No caos-mundo as culturas estão em 

relação proporcionando um movimento constante de produção, reelaboração, 

destruição e criação de formas de ser e estar no mundo. E o encontro dessas 

culturas se dá no centro da encruzilhada. Essa encruzilhada é onde se manifesta 

a potência de Exu Oritá Métà ou Igba Keta, ou seja, na encruzilhada de três 

caminhos.  

Conforme escreve Chagas, Graebin e Rosa (2021), na encruzilhada de três 

caminhos, Exu é o Senhor da terceira cabaça, é a representação do +1, a 

possibilidade criativa no encontro gerados no centro da encruzilhada. Podemos 

pensar espaços da religiosidade afrobrasileira como o centro dessa encruzilhada, 

a partir do conceito teórico de caos-mundo O caos-mundo está presente nos 

choques, nos entrelaçamentos, nas repulsões, nas atrações, nas convivências, 

nas oposições, nos conflitos entre as culturas, línguas, símbolos, práticas 

religiosas presentes nos rastros memoriais dos espaços da religiosidade 

afrobrasileira. Nesse sentido, segundo Chagas, Graebin e Rosa (2021), Exu 

representa o princípio do movimento, o princípio da comunicação, da 

dinamização do mundo através do poder de criação, transformação e destruição 

de tudo. Exu revela sua potência de Enugbarijó, a boca do mundo.  

Para começar a explicar a potência de Exu Enugbarijó, vamos usar uma 

das histórias sagradas presentes nos terreiros inspirada nas versões de Mãe 

Beata de Yemonjá (2008), Prandi (2014) e por Chagas (2017), sobre Exu a boca 

do mundo:  

Exu era um dos muitos filhos de Iemanjá e Orunmilá. Porém, o 

Conhecedor de Todos os Caminhos se destacava entre os seus irmãos por 

possuir uma fome incontrolável. Exu era a Boca do Mundo, nada, nem coisa 

alguma, conseguia saciar a sua terrível fome. Em sua aldeia, o Senhor das 

Encruzilhadas comeu todos os animais, acabou com os estoques de cereais e 

bebeu toda a bebida de seus vizinhos. Após comer tudo que lhe agradava, não 

satisfeito, Exu começou a devorar árvores, beber rios e mares. Os povos da 

região começaram a sofrer e perecer devido a insaciedade alimentar de Exu. 

Temendo pelo futuro do Aiê (Terra), e até mesmo do Orum (Céu), o pai de Exu, 

Orunmilá, pede para Ogum, seu outro filho, que impedisse seu irmão de 
114 



 

continuar devorando tudo que o rodeava. Ogum tentou de todas as formas 

impedir Exu de continuar devorando tudo que estava sob a Terra e, para evitar a 

destruição total do Aiê, foi obrigado a enviar Exu de volta para o Orum. Porém, 

mesmo no Orum, a presença devoradora de Exu continuava assolando os seres 

humanos e a natureza. Para acabar com essa situação, Orunmilá sobe aos céus 

e, empunhando sua espada, o persegue por todos os lugares do Orum. Em cada 

um desses encontros, os golpes de espada de Orunmilá dividem Exu em 

duzentos e um pedaços. Os duzentos pedaços retornam para a Terra restaurando 

aquilo que o Conhecedor dos Caminhos havia devorado. O ducentésimo primeiro 

pedaço representava o renascimento de Exu. Por todo o Orum, Orunmilá 

despedaçava Exu em duzentos e um pedaços, e todas as vezes aquilo que foi 

devorado, era restaurado e Exu ressurgia. Para acabar com esse embate, 

Orunmilá ordenou que Exu sempre comeria antes que os demais orixás, da 

mesma forma que deveria receber uma parte das oferendas ofertadas aos outros 

orixás. Assim, a fome de Exu foi aplacada. E todos os elementos devorados por 

ele foram restaurados, porém, a energia desses elementos, foi reconfigurada. Ao 

fluir pelo corpo de Exu, esses elementos se misturaram e, dessa forma, 

carregavam em si parte da energia de tudo que existia. Assim, o terreno e o 

sagrado não podem ser separados, pois foram misturados por Exu.   

Exu conforme escreve Mãe Beata de Yemonjá (2008) e Rufino (2019), é a 

potência de Enugbarijó a boca ávida que devora tudo que existe. Ao devorar tudo 

que existe, Exu recria e reconfigura esses elementos devolvendo algo novo para 

a humanidade, porém, conservando a essência daquilo que foi devorado.  

Enugbarijó é o senhor do processo de criação e recriação da linguagem a partir 

de um entrelaçamento polifônico cultural, social e religioso presente nas 

comunidades-terreiro. Colocando em diálogo a potência de Enugbarijó e o 

conceito de opacidade escrito por Glissant (2005), o que é devorado, 

ressignificado e devolvido são as culturas, memórias e identidades em constante 

processo de vir a ser, por isso, totalmente imprevisíveis. Mas, mesmo nesse 

movimento de inédito imprevisível, é possível identificar os rastros memoriais 

afrodiaspóricas através das línguas, das religiosidades, das formas de ler, 

interpretar e recriar o mundo presente nas comunidades-terreiro. Conforme 

exemplifica Chagas (2017), esse é um movimento simbiótico que demonstra 
115 



 

como o terreno e o sagrado são indissociáveis e estão em eterno movimento de 

transformação dentro das comunidades tradicionais de terreiro.  

Um tambor é constituído por vários elementos como madeira, 
cordas e couro. Esses elementos trabalhados e reconfigurados 
pelas mãos humanas dão origem ao instrumento que possibilita a 
conexão entre o terreno e o sagrado nos terreiros. Mesmo com o 
tambor pronto, conseguimos ver que ele é constituído de madeira, 
cordas e couro. A madeira foi transformada em caixa acústica, mas 
não deixou de ser madeira. O couro é a pele do tambor que, ao ser 
percutido, gera o som do instrumento, porém não deixou de ser 
couro. As cordas são o elemento que une o couro e a madeira 
dando a afinação do tambor, mas não deixam de ser cordas 
(Chagas, 2017. p. 57 e 58). 
 

  Portanto, o tambor e demais elementos que compõem os terreiros e territórios 

quilombolas estão conectados a ancestralidade, mesmo que cada elemento seja 

um componente a parte não poderá dar vida a estes espaços sem que sejam 

incorporados coletivamente, em sua memória, significado ou existência, 

compondo um conjunto de saberes e conhecimentos ancestrais e vivências dos 

terreiros e quilombos. 

 

 

SANKOFA E UBUNTU: MEMÓRIA E ANCESTRALIDADE 

 

As comunidades terreiro têm como principal fundamento, como princípio 

de existência, a ancestralidade presente na memória de seus iniciados. Sendo 

assim, pensamos a ancestralidade e a memória nos terreiros a partir do conceito 

filosófico Akan conhecido pelo adinkra Sankofa. Adinkra é um sistema simbólico 

dos povos pertencentes a etnia Akan, falantes de um conjunto de línguas 

nígero-congolesas, presentes nas regiões de Gana e da Costa do Marfim. 

Noguera (2019, p. 64), recorre à tradição oral para explicar as origens dos 

adinkras: “Durante uma guerra do rei do povo Asante, Osei Bonsu, contra o rei 

Kofi Adinkra do povo Gyaaman. O rei de Gyaaman copiou um símbolo real 

Asante. Após uma batalha difícil, Osei Bonsu sagrou-se vencedor e passou a 

incorporar os símbolos do rei Kofi Adinkra, os quais tinham influências dos povos 

mallam e denkyira. Desde então, os Asantes passaram a organizar essa escrita 

filosófica, histórica e cultural num tipo de “catálogo” denominado de Adinkra. E 

116 



 

dentre os vários adinkras, Sankofa representa a memória e a conexão com os 

antepassados e ancestrais.  

O adinkra Sankofa, conforme explica Nascimento (2008), Dravet e Oliveira 

(2017) e Noguera (2019), é uma mensagem simbólica representada pelo símbolo 

de um pássaro que caminha para frente com a cabeça voltada para trás. O 

significado deste símbolo pode ser traduzido para a língua portuguesa como 

“nunca é tarde para voltar e apanhar aquilo que ficou para trás”. Sankofa é uma 

mensagem proverbial entrelaçada ao desenho-símbolo numa perspectiva 

temporal circular pois, sankofa (retornar para pegar), “é a terceira etapa de um 

processo que começa sankohwe (retornar para ver), seguida de sankotei 

(retornar para ouvir, estudar)” (Noguera, 2019, p. 64). Para Chagas, Graebin e 

Rosa (2021) os povos africanos que passaram pelas encruzilhadas do Atlântico 

exercem a capacidade de criar, recriar, inventar e reinventar novas formas de ser 

no mundo, mas sem deixar de lado as referências de seus antepassados e 

ancestrais. 

Criar como se havia aprendido das (os) velhas (os) ancestrais: 
olhando para trás, com o coração no futuro. Olhar para trás 
significa não abandonar as raízes, lembrar o aprendido, afirmar a 
memória que por muito tempo manteve viva a história que se vive. 
Manter o coração no futuro é saber que algumas coisas devem se 
manter e que, para que essas coisas, as coisas importantes, se 
mantenham, é preciso negociar mudanças. Negociar com o 
presente duro, com o presente frio, com o presente cruel. Fazer do 
tempo presente um lugar de reconstrução. E o futuro se abre como 
o espaço do negociável. Negociar não apenas com as instâncias de 
opressão, mas com toda a história que nos construiu até o 
momento da negociação (Nascimento, 2014, p. 137). 

 

Uma das raízes que por muito tempo manteve viva a história e que 

possibilita o fortalecimento do coração das comunidades terreiro foi a filosofia 

trazida pelos povos Bantu conhecida como Ubuntu. 

 Conforme escreve Chagas (2017), o conceito de Ubuntu tem origem na 

forma de ser e estar no mundo dos povos africanos do tronco linguístico Bantu 

localizados na região da atual África do Sul. Segundo Nogueira (2011), quatro 

grupos étnicos bantufônicos (Ndebele, Swati, Xhosa e Zulu) utilizam a mesma 

grafia e transcrição fonológica da palavra Ubuntu. Ainda segundo o autor, outros 

povos do tronco linguístico Bantu possuem palavras com o mesmo sentido, como 

117 



 

Hunhu, para os Xona, e Botho, para os Sotho. Conforme explica Ramose (2002, 

2009 e 2010) e Nogueira (2011), a palavra Ubuntu é formada pela aglutinação 

de duas palavras: Ubu e Ntu. 

Chagas (2017), explica que a palavra Ubu representa a ideia da 

constituição do ser no fluxo das relações com os outros (ancestrais e divindades, 

seres humanos, natureza e aqueles que estão por nascer). Ou seja, ‘Ubu’ é a 

forma de como nos conectamos com tudo e todos que estão ao nosso redor 

através da nossa ação no mundo. ‘Ubu’ é o coletivo, a concepção de que, 

historicamente, a coletividade é anterior ao indivíduo. Porém, ‘Ubu’ está 

entrelaçado de maneira indissociável com ‘Ntu’. A palavra ‘Ntu’ representa as 

partes que formam o coletivo, os modos distintos de existência dos seres 

humanos. O ‘Ntu’ representa as unidades da coletividade, onde cada ser humano 

é um ser em movimento, em constante transformação, em constante processo 

de vir a ser. “Em linhas gerais, ‘ubu’ indica tudo que está ao nosso redor, tudo 

que temos em comum. ‘Ntu’ significa a parte essencial de tudo que existe, tudo 

que está sendo e se transformando” (Nogueira, 2011, p. 148). 

Segundo Ramose (2002), ‘Ubu’ e ‘Ntu’ são os dois aspectos inextricáveis 

do processo de vir a ser, representando a totalidade (diversidade) e a unidade 

(particularidade) que não pode ser dividida no pensamento dos povos 

bantufônicos. ‘Ubu’ (totalidade/diversidade) pode ser compreendido como as 

diversas formas de leitura do mundo, no movimento da existência coletiva dos 

seres humanos. E ‘Ntu’ (unidade/particularidade), é a forma que os seres 

humanos agem no mundo, através das ações que constituem o movimento 

processual de vir a ser. A partir do entrelaçamento dessas duas palavras, 

conforme escreve Chagas (2017), surge o conceito de Ubuntu, que é 

exemplificado pelo aforismo dos povos Zulu e Xhosa “umuntu ngumuntu 

ngabantu”, que significa que uma pessoa só é uma pessoa através de outras 

pessoas ou, simplesmente, eu sou porque nós somos.  

Para Malomalo (2014), a partir da visão filosófica e antropológica dos 

povos tradicionais da África Negra, o conceito de Ubuntu concebe o mundo como 

uma rede de relações entre o sagrado, a comunidade e a natureza. Nessa rede 

de relações, os seres humanos possuem a responsabilidade de manter e 

preservar o equilíbrio do cosmos. Essa responsabilidade coloca o ser humano 
118 



 

como centro de tudo, mas não numa perspectiva de domínio sobre a natureza ou 

sobre os outros, mas em uma relação de mutualidade na convivência entre os 

elementos constitutivos do mundo, sem dicotomizar o terreno e o sagrado, o 

pensamento e a ação, o coletivo e o individual, a natureza e a sociedade. Para o 

ethos do Ubuntu, não existe a dicotomia entre esses elementos porque eles 

nunca foram separados. 

Chagas (2017) destaca que, a partir dessa conectividade entre seres 

humanos, antepassados, ancestrais e deuses, natureza e os que ainda vão 

nascer, o Ubuntu se configura, conforme escreve Nascimento (2014), como a 

Filosofia do Nós. Essa concepção filosófica parte do pressuposto de que “ser 

humano é afirmar a humanidade própria através do reconhecimento da 

humanidade dos outros e, sobre tal embasamento, estabelecer relações humanas 

respeitosas para com eles” (Ramose, 2009, p. 170). Essas relações respeitosas 

entre os seres humanos é o fundamento para a construção do conhecimento e da 

sabedoria dos povos da África Negra e dos povos afrodiaspóricos.  

Para Ramose (2011) e Chagas (2017), a essência do pensamento filosófico 

do Ubuntu é pluriversal, como a coexistência e convivência de múltiplas formas 

de leitura de mundo onde a unidade não pode ser separada da coletividade, da 

mesma forma que a coletividade só tem força a partir das suas muitas 

particularidades. Por isso que o Ubuntu não é dogmático, estanque e excludente, 

sendo assim, é incoerente utilizar os termos “Ubuntismo” ou “ubuntista”. Tanto o 

sufixo “ismo”, quanto o sufixo “ista”, representam o conjunto fechado de ideias 

que estabelecem limites fronteiriços, separando aqueles que vivem a partir de 

um “regime de verdade universal”. A práxis do Ubuntu é o fluxo do movimento, é 

mudança, é um permanente estado de vir a ser, porque os seres humanos estão 

em constante mutabilidade. 

A perspectiva filosófica do Ubuntu, segundo Chagas (2017), deixa o 

continente africano e desembarca no Brasil durante o processo diaspórico no 

período da escravidão transatlântica iniciada no século XVI. Para Malomalo 

(2010) e Nogueira (2011), os africanos que desembarcam em terras brasileiras 

não só trouxeram consigo o Ubuntu como forma de solidariedade e leitura de 

mundo, como também o ressignificaram como uma práxis de resistência contra a 

escravidão. Segundo Malomalo (2010), a filosofia Ubuntu no Brasil pode ser 
119 



 

identificada nas religiões afrobrasileiras, nos espaços quilombolas, nas 

irmandades negras, nas congadas, moçambiques e nos grupos que constituem o 

Movimento Negro. Pensando no contexto das religiões afrobrasileiras, Malomalo 

(2010), explica que o Ubuntu está ligado profundamente com o sagrado. Aqui, a 

comunidade é composta por três esferas ou, conforme a ancestralidade Bantu, 

três mundos formados pelos deuses, ancestrais e antepassados, pelos seres 

humanos e pela natureza. 

A ancestralidade é o eixo do entendimento da nossa existência. É 
tudo aquilo que nos proporciona a vivência do nosso presente 
(sasa, em swahili) e nosso futuro (lobi, em lingala), tendo aqueles 
que pertencem ao passado (zamani, em swahili), os que nos 
antecederam, divindades, orixás e antepassados como ponto de 
leitura das duas primeiras dimensões da existência. A vontade das 
divindades, geralmente, concretiza-se pelas vontades dos orixás e 
ancestrais presentes na sabedoria popular, nos mitos. Os 
sacerdotes e pessoas mais velhas vivas têm o papel de 
interpretá-la através dos ritos e práticas do cotidiano. Desse ponto 
de vista, os mitos e ritos africanos têm por função pedagógica 
lembrar aos vivos o seu parentesco com os seres do mundo 
invisível e visível (seres humanos e seres não humanos). Todos os 
mitos africanos se pautam nessa lógica. Como os mitos judaicos, 
os mitos africanos nos informam que os seres humanos têm um 
pouco de divino; cada um é filho de um orixá; e um pouco da 
natureza (Malomalo, 2010, p. 21). 
 

Segundo Louw (2010) e Chagas (2017), os ancestrais representam a 

grande família extensa. A morte física é continuar em casa, pois para os Bantu, 

não existe a morte, mas viver em outra forma de potência. Sendo assim, não só 

os vivos devem compartilhar e cuidar uns dos outros, mas os vivos e os mortos 

dependem uns dos outros” (Louw, 2010, p. 6). Nessa relação de cuidado mútuo 

entre ancestrais, antepassados, seres humanos e os que virão, Noguera (2011), 

apresenta o princípio de kuumba, que significa criatividade. 

No idioma swahili existe um princípio chamado kuumba, a palavra 
significa, literalmente, criatividade. O que, em termos de princípio, 
remete a capacidade de criar, inventar e usar toda nossa 
capacidade para deixar tudo que herdamos de nossos ancestrais – 
a comunidade, os bens, o meio ambiente e toda a cultura – mais 
belas, belos, confortáveis e funcionando adequadamente para os 
que virão (Noguera, 2011, p. 148). 
 

Nesse sentido, para Chagas (2017), os seres humanos, ancestrais, 

antepassados, orixás, e os que virão fazem parte da família. Nessa perspectiva, 

Louw (2010, p.05), afirma que “uma pessoa não só é uma pessoa por meio de 

120 



 

outras pessoas, mas também é uma pessoa por meio de todos os seres do 

universo, incluindo a natureza e os seres não humanos”. No Brasil, os terreiros e 

os espaços de culto afrobrasileiros ganham o caráter de comunidade/família, 

onde o amor se torna o fundamento para a humanização dos seres humanos. 

Esse amor se materializa na forma de cuidado, respeito, compreensão, partilha, 

colaboração e cooperação onde a diversidade e a particularidade são primordiais 

para a felicidade humana. 

Esse amor se materializa nas tradições de matriz africanas, pelo corpo que 

pulsa ao som do tambor, que é comunicação entre ancestralidade e os corpos 

afrodiáspóricos, pelos ensinamentos dos orixás desde suas rezas que orientam, 

suas danças na circularidade que nos convocam para festa, para guerra, para a 

partilha, do ventre da vida. Que ao amanhecer do dia agradecemos o sol pela 

presença de Oxum, que ilumina e traz o esperançar para cada ser mas a todos 

que se aquecem com este calor, assim como saudamos Exu antes de sair de 

casa, para que nossos caminhos sejam férteis, prósperos e que aqueles que 

cruzarem em nossos caminhos vibrem em boas energias. 

O Ubuntu pode atuar nas instituições de ensino como princípio filosófico de 

uma outra escola e uma outra universidade. Essa outra escola e essa outra 

universidade pode operar na perspectiva da responsabilidade total pela felicidade 

das pessoas que vivem e convivem no fluxo de relações harmônicas na 

colaboração e cooperação. Essas instituições de ensino possibilitam que as 

pessoas e a suas relações para a criação de outra sociedade possam emergir 

juntas no processo de viver e conhecer. Instituições de ensino onde o ‘Ubu’ 

possibilita uma conexão profunda com toda a natureza e com todas as pessoas 

através da ação responsável por tudo e por todos, privilegiando o coletivo e o 

cooperativo. Instituições de ensino onde o ‘Ntu’ possibilite que cada um dos seus 

integrantes possa viver e aprender a partir de suas características. O ‘Ntu’, 

nessas instituições, atua lembrando que precisamos reconhecer que o 

conhecimento é pluriversal e multirracional, onde os currículos devem ser plurais 

e diversos. Nessas instituições de ensino com uma visão de mundo Ubuntu, a 

epistemologia não é aquela com “E” maiúsculo, que é universal e monorracional, 

ou seja, uma epistemologia que objetiva estabelecer que existe apenas uma 

forma de produção do conhecimento legitimada por critérios de validação do 
121 



 

conhecimento masculino, branco, heterossexual, europeu e cristão. Mas 

epistemologias com “e” minúsculo, ou seja, não são epistemologias menores, 

mas que compreendem que o conhecimento é produzido e legitimado a partir das 

características próprias da cultura, religiosidade, da história e das memórias da 

sociedade onde a escola e a universidade estão inseridas.  

 

 

ENCRUZILHADAS METODOLÓGICAS: PERSPECTIVA AFROCENTRADA OU 

AFROPERSPECTIVISTA 

 

A escrita deste artigo é realizada por uma pesquisadora e um pesquisador 

imersos na cultura dos povos de terreiro. Por isso, adotamos uma perspectiva de 

pesquisadores macumbeiros. Conforme escreve Simas e Rufino (2018), 

macumba é uma palavra quicongo, língua bantufônica falada pelos Bacongos, 

que significa reunião dos encantadores da palavra, onde ‘ma’ denota o plural e 

‘kumba’ denota poeta ou encantador da palavra. É pelo encanto da palavra que 

nas reuniões desses encantadores da palavra que a transformação do cotidiano 

acontecia. Assumimos a posição de pesquisadores macumbeiros para encantar a 

nossa palavra, nossa escrita oralizada, para transformar os contornos coloniais 

de produção do conhecimento adotando um referencial de pesquisa afrocentrado 

ou afroperspectivista.  

Ao utilizar um referencial afrocentrado ou afroperspectivista, estamos 

rompendo com a lógica da colonização que busca a interpretação do mundo a 

partir de um paradigma universal e monorracional. Segundo Ramose (2011), 

Chagas (2017), Chagas, Graebin e Rosa (2021), o paradigma universal pode ser 

lido como uma composição do latim unius (um) e versus (alternativa de...), 

ficando claro que o universal, como um eo mesmo, contradiz a ideia de contraste 

ou alternativa inerente à palavra versus. A contradição ressalta o um, para a 

exclusão total do outro lado. E esse sentido dominante estabeleceu um estatuto 

ontológico onde o universal é quase um sinônimo para ocidental, europeu, 

branco, masculino, heterosexual e cristão.  Já, ao utilizar o referencial 

afrocentrado ou afroperspectivista, estamos utilizando o paradigma pluriversal, 

onde, existem um pluriverso de formas de ser e estar no mundo constituído 

122 



 

pelos contextos históricos, organizações sociais, aspectos culturais, 

desenvolvimento material e a religiosidade dos povos de uma determinada 

localidade por meio da multirracionalidade. Para Noguera (2012, p. 66), a 

multirracionalidade “reconhece a existência de múltiplas perspectivas para 

abordar, ler, interpretar, criar modos e organizar a vida”. 

Para Noguera (2019), a afroperspectividade é uma possibilidade de 

estudar, ler, investigar, pesquisar, filosofar, compor ensaios e sustentar 

alternativas diante de temas e problemas cotidianos a partir do conhecimento, e 

as formas de criação, dos povos africanos e afrodiaspóricos. O referencial 

afrocentrado ou afroperspectivista opera entrelaçando todos os sentidos para 

apresentar o mundo. “De modo que não se trata apenas de uma visão de 

mundo; mas, lançamos mão de olfatos de mundo, audição de mundo, tato de 

mundo, paladar de mundo” (Noguera, 2019, p. 129). A afroperspectividade é 

uma abordagem que articula leituras diversas, onde os lugares de fala são 

compostos por: pertencimentos étnico-raciais, gêneros, orientações sexuais e 

perspectivas políticas pluriversal, polifônicas e polissêmicas. 

Para Martins (2021), as grafias do conhecimento negro não se inscrevem 

apenas pelas letras alfabéticas, mas ela se grafa também pela oralidade e pelo 

corpo através das afrografias do conhecimento manifestadas pela oralitura, ou 

seja, pelas performances orais e corporais das manifestações culturais presentes 

nas comunidades tradicionais afrodiaspóricas do Brasil. A escrita não é, por si só, 

contraditória com a oralidade, mas a colonialidade fez com que a escrita, e os 

povos onde sua única fonte de criação do saber é pela escrita, fosse elevada a 

paradigma dominante sobre os povos da oralidade. A oralidade possibilitou o 

tecer da memória afrodiaspórica no encontro dos povos Bantu e Iorubás e seus 

descendentes nas encruzilhadas brasileiras.   

A partir do axé presente no referencial afrocentrado ou afroperspectivista, 

realizamos um borí metodológico, ou seja, alimentamos nossos Orí, nossas 

cabeças sagradas, de pesquisadores macumbeiros, para reorientar a metodologia 

qualitativa na perspectiva pluriversal, polifônica e polissêmica. Vamos ao centro 

da encruzilhada investigativa e saudamos Exu Oritá Métà ou Igba Keta, ou 

seja, na encruzilhada de três caminhos, pois arriamos um ebó de palavras 

germinantes formada pelo Ubuntu, ancestralidade, contracolonialidade, terreiros, 
123 



 

biointeiração, confluência e compartilhamento. Este ebó é recebido e devorado 

por Exu Enugbarijó, a boca do mundo. Ao devorar nosso ebó, Exu Enugbarijó, 

devolve as palavras germinantes reconfiguradas, entrelaçadas, e carregadas de 

axé para guiar-nos através de reflexões sobre os saberes dos terreiros e como 

esses saberes podem ser estratégias contracoloniais nos espaços educacionais e 

acadêmicos, pois estes estão respaldados pela memória, pela consciência 

histórica civilizatória e cultural dos povos afrodiaspóricos. 

 

 

DAS COMUNIDADES TRADICIONAIS AFRODIASPÓRICAS PARA AS 
INSTITUIÇÕES DE ENSINO: UBUNTU E  PALAVRAS GERMINANTES COMO 
POSSIBILIDADES CONTRACOLONIAIS  

 

Para pensar outras possibilidades de ser instituições de ensino, precisamos 

entender que o colonialismo, da educação básica ao ensino superior, estabeleceu 

instrumento de criação de padrões de um ideal a ser seguido instituído pelo 

colonizador. Portanto, o padrão de escolarização surgiu com sua organização 

marcada pelo rígido controle do tempo em períodos separados por um pequeno 

tempo de descanso, a organização do que deveria ser ensinado através dos 

currículos compartimentados em disciplinas onde o conhecimento era universal e 

monorracional privilegiando um currículo eurocêntrico, avaliações com o objetivo 

de medir e classificar o que os alunos sabiam para criar rankings de quem 

poderia avançar para a próxima etapa da vida escolar ou da universidade. 

Fazendo com que a visão de mundo construída nesse sistema seja 

individualizada e privilegiando a competitividade. Mas, podemos pensar de 

maneira afrocentrada para recriar as formas de ser instituição de ensino por meio 

do Ubuntu e das palavras germinantes de Antonio Bispo dos Santos, o Negô 

Bispo.   

 

UBUNTU E BIOINTERAÇÃO 

O Ubuntu como filosofia presente nas comunidades terreiro, também se 

manifesta nas comunidades quilombolas. Antonio Bispo dos Santos, mestre 

quilombola do Piauí, cria suas palavras germinantes, ou seja, os contornos 

conceituais explicativos do mundo a partir de suas experiências como 

124 



 

quilombola, encharcadas pelos princípios do Ubuntu. Para o autor, colonizar é o 

mesmo que adestrar, uma vez que a colonização começa por “desterritorializar o 

ente quebrando-lhe a identidade, tirando-o da sua cosmologia, distanciando-o de 

seus sagrados, impondo-lhes novos modos de vida e colocando-lhe outro nome. 

[...] uma tentativa de apagamento de uma memória para que outra possa ser 

composta” (Bispo, 2023, p. 7). As instituições de ensino, da educação básica ou 

da educação superior, promovem esse tipo de adestramento.    

Promovendo um movimento contracolonial, pois a colonialidade foi uma 

maquinaria que buscou o apagamento da história, da memória, da cultura e do 

saber dos povos afrodiaspóricos e indígenas, Bispo (2023) defende as formas de 

pensar, de ser e estar no mundo, bem como as formas de saber e de fazer dos 

seus antepassados e ancestrais. A leitura de mundo de Bispo promove a criação 

das palavras germinantes a partir de uma ética da coletividade, e ao falar em 

coletividade, ele está falando de uma biointeração que conecta os seres humanos 

e os seres humanos com a natureza. Essa ética da coletividade promove um 

movimento de confluência entre os que foram, os que estão e os que virão numa 

perspectiva onde seres humanos e natureza são entes ecossistêmicos. É esse 

princípio ecossistêmico da biointeração, da confluência e do compartilhamento 

que pode possibilitar a transformação das escolas e das universidades.  

Nessa responsabilidade total entre os ancestrais, antepassados, os que 

vivem hoje e as futuras gerações, ou seja, a partir da palavra germinante 

circularidade. A circularidade está presente nos ciclos da agricultura, nas 

estações do ano, no ciclo das águas, nos ciclos da fertilidade feminina e nos 

ciclos da vida. Ou seja, Bispo (2023), lembra que seu povo é o povo da 

circularidade, onde existe início, meio e início novamente. As comunidades 

tradicionais quilombolas, indígenas, de religiosidades afrodiaspóricas são povos 

de trajetória que defendem a manutenção de uma ontologia, epistemologia e 

filosofia vinculadas a sua ancestralidade, ou seja, vivem e convivem numa 

interconectividade não hierarquizante. Nessa perspectiva, segundo Bispo (2015 e 

2023), não existe separação ou hierarquização entre os seres humanos e a 

natureza, pois tudo está interconectado onde os seres humanos e os seres não 

humanos fazem parte um do outro de maneira harmônica. Nesse sentido da 

circularidade, as instituições de ensino podem romper com os tempos, espaços e 
125 



 

práticas fragmentados, hierarquizantes e competitivos para pensar em ciclos de 

aprendizagem através de projetos de e percursos formativos colaborativos e 

cooperativos numa interconectividade harmônica.  

Para essa relação de interconectividade harmônica, Negô Bispo (2023) 

criou a palavra germinante biointeração. No contexto social, a biointeração 

representa as formas e relações em que as pessoas vivem e convivem no fluxo 

da reciprocidade, da colaboração e na legitimação respeitosa da diversidade dos 

seres humanos e não humanos que compõem os ecossistemas. Nessa 

perspectiva ecossistêmica, a biointeração representa a coexistência inextricável 

entre a terra, as plantas, os animais, os seres humanos, os ancestrais, os 

antepassados e as futuras gerações em equilíbrio. 

Estes elementos vistos como um conjunto inseparável, ou seja, a terra, as 

plantas, os animais, os ancestrais, os antepassados, seres humanos, compõem 

em suas essenciais e sentidos os fundamentos, a existência e a preservação das 

tradições de matriz africanas, pois muito se diz que sem folha não existe orixá, 

porém é verdade que sem terra, sem os animais, sem a ancestralidade não há 

orixá, sem orixá não há vida para nossas tradições de matriz africana, para seus 

iniciados mas também para nossa humanidade no sentido afrocentrado da vida, 

no que existe de germinante, o que de fato descreve a biointeração. A 

biointeração pode ajudar as instituições de ensino a repensar as formas de ser 

humanidade. Nas instituições de ensino, na perspectiva colonial, o que é 

ensinado é que o ser humano e a natureza são entes opostos, cindidos onde o 

ser humano se coloca numa posição hierárquica superior aos seres vivos e não 

vivos que formam os ecossistemas naturais, além de hierarquizar as formas de 

ser, viver e estar no mundo em sociedades desenvolvidas e não desenvolvidas. 

Essa visão de humanidade é raiz de todos os problemas que estamos 

enfrentando na atualidade (crise climática, guerras, violências e etc), pois, essa 

forma de humanidade que está coloca em xeque as futuras gerações. É 

necessária uma outra humanidade, uma humanidade a partir de outras bases. Já 

na perspectiva da biointeração, as instituições de ensino trabalham na 

perspectiva que seres humanos e natureza são entes interconectados, e que, 

para sobreviver, precisam estar em relação de equilíbrio, mutualidade e 

confluência.  
126 



 

 

 

CONFLUÊNCIA E COMPARTILHAMENTO 

 

Entrelaçada na palavra germinante biointeração está a palavra germinante, 

criada por Bispo (2015 e 2023), chamada de confluência, que é: 

  

(...) a energia que está nos movendo para o compartilhamento, 
para o reconhecimento, para o respeito. Um rio não deixa de ser 
um rio porque conflui com outro rio, ao contrário, ele passa a ser 
ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente 
confluência, a gente não deixa de ser a gente, a gente passa a ser 
a gente e outra gente – a gente rende. A confluência é uma força 
que rende, que aumenta, que amplia (Bispo, 2023, p. 6 e 7).  

 

Para Bispo (2015 e 2023), ao confluir, os seres passam a ser mais na 

biointeração, seja nas relações humanas, seja nas relações dos seres humanos 

com a natureza. Na relação entre os seres humanos e a natureza, Bispo é muito 

claro ao afirmar que o título do livro “A terra dá, a terra pede”, representa uma 

relação orgânica e cíclica entre a terra e os seres humanos. Pois, os seres 

humanos devem se relacionar com a natureza. A natureza não precisa ser 

preservada pois é a natureza que cuida dos seres humanos e os humanos se 

relacionam com a natureza. Essa relação deve ser de compartilhamento e não de 

exploração. Pensando na perspectiva ancestral dos povos de terreiro, nunca se 

bebe toda a água da quartinha, pois precisamos enchê-la para os próximos que 

estão com sede. A quartinha dá água para quem tem sede e a quartinha pede 

água para matar a sede dos que virão. Uma instituição de ensino que age e 

interage na perspectiva da confluência, as pessoas vivem e convivem na 

coletividade sem perder suas características individuais. É o espaço de ser mais, 

é potência de Exu com suas três cabaças, da possibilidade do +1, pois Exu 

recebeu uma cabaça com tudo que era bom no universo e outra com tudo que 

existia de ruim, o que Exu fez? Pegou uma terceira cabaça e misturou o conteúdo 

das duas primeiras cabaças. A instituição confluência faz isso: entrelaça a 

diversidade de pertencimentos étnico-raciais, gêneros, orientações sexuais e 

127 



 

perspectivas políticas pluriversais, polifônicas e polissêmicas sem perder as 

características de cada um de seus integrantes.  

Essa confluência representa mais uma palavra germinante semeada por 

Bispo, que é o compartilhamento. 

 

Quando ouço a palavra confluência ou a palavra compartilhamento 
pelo mundo, fico muito festivo. Quando ouço troca, entretanto, 
sempre digo: “Cuidado, não é troca, é compartilhamento”. Porque 
a troca significa um relógio por um relógio, um objeto por outro 
objeto, enquanto no compartilhamento temos uma ação por outra 
ação, um gesto por outro gesto, um afeto por outro afeto. E afetos 
não se trocam, se compartilham. Quando me relaciono com afeto 
com alguém, recebo uma recíproca desse afeto. O afeto vai e vem. 
O compartilhamento é uma coisa que rende (Bispo, 2023. p. 21). 

 

O compartilhamento parte do princípio que cada ente que formam os 

ecossistemas possui modos de vida, religiosidades, gestos, emoções e saberes 

capazes de ampliar a potência vital dos demais entes que coexistem e se 

correlacionam. As instituições de ensino, ao fluir na perspectiva do 

compartilhamento, produzem relações humanas que valorizam a diversidade dos 

modos de vida operando em uma sociedade não hierarquizada, mas que 

estabelecem a correlação de forças equilibradas na biointeração na possibilidade 

de aumentar suas formas de potência na confluência. 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Seguindo os ensinamentos das matrizes africanas, quando há o 

encerramento de um Ebó, realiza-se a partilha dos alimentos que foram 

ofertados a todos os orixás, tudo dentro de um processo ritualístico que inicia 

desde sua preparação onde existe a aprendizagem da feitura, do sabor, do 

significado, do tempo, da união entre as pessoas que o preparam, do 

envolvimento entre o sagrado e a natureza e destes com os seres humanos. 

Deste mesmo modo, ao compartilharmos nossos saberes e sentidos encontramos 

os fundamentos para nossas vidas, seja dentro dos terreiros ou nos demais 

espaços onde vivemos e convivemos.  

128 



 

Ao pensar no Borí contracolonial para reorientar as formas possíveis de ser 

escola e universidade, tecemos nossa escrita a partir da sabedoria sagrada dos 

terreiros e da ancestralidade presente na as comunidades quilombolas. O 

objetivo central do artigo foi reconhecer como os saberes dos terreiros e das 

comunidades quilombolas podem possibilitar outras formas de ser escola e 

universidade. Como dois pesquisadores macumbeiros, encantamos nossas 

palavras a partir da filosofia Ubuntu e das palavras germinantes de Nêgo Bispo 

para pensar na transformação das instituições de ensino e, a partir dessa 

transformação, pensar no impacto sobre a sociedade.  

A feitura e o arriamento deste ebó contracolonial, feito com o axé da 

ancestralidade, da biointeração, da circularidade, da confluência, do 

compartilhamento e do Ubuntu foi devorado por Exu Enugbarijo, que devolveu 

em formato de caos-mundo. Essa caos-mundo produziu uma escola e uma 

universidade pluriversal e multirracional, onde a epistemologia com “e” 

minúsculo demonstra que essas instituições de ensino podem romper com o 

currículo eurocêntrico, possibilitando a presença de outras formas de saber, da 

mesma forma que a escola e a universidade pode produzir uma outra forma de 

humanidade que olha para a natureza como um ente que deve ser respeitado e 

não um recurso a ser explorado. Que a diversidade de pertencimentos 

étnico-raciais, de gêneros, de orientações sexuais e de perspectivas ontológicas, 

filosóficas, epistemológicas e religiosas pluriversal, polifônicas e polissêmicas, 

privilegiam um ser e estar no mundo na confluência, no compartilhamento e na 

cooperação. Uma escola e uma universidade formando um ecossistema 

influenciado pelo Adinkra Sankofa, pois faz o presente respeitando os que vieram 

antes e preparando o futuro daqueles que virão. Que possamos fazer assim como 

fez Exu, matar um pássaro ontem com a pedra que jogou hoje. Que essa escrita 

oralizada, que nosso borí contracolonial, que o ebó arriado nas encruzilhadas 

possam servir de pedra lançada hoje para acabar com a colonização que assola a 

nossa sociedade a séculos.    

 

 

 

 
129 



 

REFERÊNCIAS 

ANTONACCI, Maria Antonieta. Memórias ancoradas em corpos negros. São Paulo: 
EDUC, 2013. 

BISPO dos Santos, Antônio. Colonização, Quilombos: modos e significados. 
Brasília: INCTI/UnB, 2015. 

BISPO dos Santos, Antônio. A Terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 
Editora/Piseagrama, 2023. 

CHAGAS, Wagner dos Santos. “Eu sou porque nós somos”: Experiências do 
emocionar nas aprendizagens umbandistas. 2017. 190 f. Tese (Doutorado em 
Educação) –Programa de Pós-Graduação em Educação, Universidade do Vale do 
Rio dos Sinos, São Leopoldo, 2017. Disponível em: 
http://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/6263  

CHAGAS, Wagner dos Santos. O Ubuntu e sua presença nos espaços 
umbandistas. In:Artur César Isaia et al (Orgs.). História, Cultura e Religiosidades 
Afro-Brasileiras.Canoas: Editora Fi, 2018. 

CHAGAS, Wagner dos Santos; GRAEBIN, Cleusa Maria Gomes.; ROSA, Lúcia 
Regina Lucas da. BIBLIOTECAS VIVAS DAS RELIGIÕES DE MATRIZ AFRO: 
DISCUSSÕES TEÓRICAS E METODOLÓGICAS. Identidade! [S. l.], v. 26, n. 1 e 2, 
p. 222–242, 2021. Disponível em: 
https://revistas.est.edu.br/Identidade/article/view/1203. 

DRAVET, Florence Marie; OLIVEIRA, Alan Santos de. Relações entre oralidade e 
escrita na comunicação: Sankofa, um provérbio africano. Miscelânea, Assis, SP, 
v. 21, p. 11-30, jan./jun. 2017. 

GLISSANT, Édouard. Introdução a uma poética da diversidade. Juiz de Fora, MG: 
UFJF, 2005. 

GLISSANT, Édouard. Poética da relação. Lisboa: Sextante, 2011. 

LOUW, Dirk. Ser por meio dos outros: o Ubuntu como cuidado e partilha. Revista 
IHU On-line, São Leopoldo:  Instituto Humanitas - Unisinos, Ano X, nº 353. 
2010. https://www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUOnlineEdicao353.pdf 

MALOMALO, Bas’Ilele. “Eu só existo porque nós existimos”: a ética Ubuntu. 
Entrevista concedida a Moisés Sbardelotto. Revista IHU On-line, São Leopoldo, 
ano X, n. 353, p. 19-22, 6 dez. 2010. 
https://www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUOnlineEdicao353.pdf 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. 
Rio de Janeiro: Cobogó, 2021. 

130 

http://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/6263


 

NASCIMENTO, Alexandre do. Ubuntu como fundamento. UJIMA - Revista de 
Estudos Culturais e Afrobrasileiros. 2014. 

NOGUERA, Renato. Ubuntu como modo de existir: Elementos gerais para uma 
ética afroperspectivista. Revista da ABPN,Guarulhos, v. 3, n. 6, p. 147-150, nov. 
2011/fev. 2012. 

NOGUERA, Renato. Infância em afroperspectiva: articulações entre sankofa, 
ndaw e terrixistir. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educação,Brasília, n. 31, 
p. 53-70, maio-out. 2019. 

NGOMANE, Mungi. Ubuntu todos os dias: eu sou porque nós somos. Tradução 
Sandra Martha Dolinsky.- 3.ed.- Rio de Janeiro: BestSeller,2024. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 
2014. 

RAMOSE, Mogobe B. The ethics of ubuntu. In: COETZEE, Peter H.; ROUX, 
Abraham P.J. (Eds.). The African Philosophy Reader.New York: Routledge, 2002. 

RAMOSE, Mogobe B. Globalização e Ubuntu. In:SANTOS, Boaventura de Sousa; 
MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul.Coimbra: Almedina, 2009. 

RAMOSE, Mogobe B. A importância vital do Nós. Entrevista concedida a Moisés 
Sbardelotto. Revista IHU On-line, São Leopoldo, ano X, n. 353, p. 8-13, 6 dez. 
2010. 

RAMOSE, Mogobe B. Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana. 
Ensaios Filosóficos,Rio de Janeiro, v. IV, p. 6-25, out. 2011. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019 

SANTOS, Ivanildes Moura. Decolonialidade do ser, saber, poder e 
interculturalidade crítica: tecendo diálogos com a mitologia dos orixás (p.121 a 
131) Metodologias Contracoloniais em relações étnicas raciais e de 
gênero/Alexandre de Oliveira Fernandes, Marcos Lopes de Souza, Natalino 
Perovano Filho (orgs).-1.ed. - Curitiba:Appris,2023. 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no Mato: A Ciência Encantada das 
Macumbas. Rio de Janeiro: Mórula, 2018. 

YEMONJÁ, Mãe Beata de. Caroço de dendê: A sabedoria dos terreiros. Como 
ialorixás e babalorixás passam conhecimento a seus filhos. 2. ed. Rio de Janeiro: 
Pallas, 2008. 

 

 

 

131 


	TECENDO A ESCRITA ORALIZADA NA ANCESTRALIDADE DAS COMUNIDADES TERREIRO: UBUNTU COMO POSSIBILIDADES CONTRACOLONIAIS  

