REPECULT

ISSN 2526-2742

TECENDO A ESCRITA ORALIZADA NA ANCESTRALIDADE DAS
COMUNIDADES TERREIRO: UBUNTU COMO POSSIBILIDADES
CONTRACOLONIAIS

Wagner dos Santos Chagas™
Claudete dos Santos da Silva*?

Resumo

O presente artigo tem como tema os saberes das comunidades tradicionais de
terreiro e quilombola como possibilidades contracoloniais. O objetivo é
reconhecer como 0s saberes dos terreiros e das comunidades quilombolas podem
possibilitar outras formas de ser escola e universidade. A encruzilhada
metodoldgica é a qualitativa numa perspectiva afrocentrada ou afropespectivista.
Foram utilizados autores como Négo Bispo, Mogobe Ramose, Renato Noguera,
Luis Rufino, Luiz Antonio Simas dentre outros para falar sobre Ubuntu,
encruzilhada, saberes de terreiro e as palavras germinantes ancestralidade,
biointeracdo, circularidade, confluéncia e compartilhamento. O artigo apresenta
uma discussdo tedrica e reflexiva em que a escola e a universidade podem se
tornar espacos pluriversais e multirracionais na medida que os saberes de
terreiro e das comunidades quilombolas possibilitam o0s movimentos
contracoloniais.

Palavras-chave: Contracolonial; Terreiros; Ubuntu; Palavras Germinantes;
Pluriversalidade.

WEAVING ORAL WRITING INTO THE ANCESTRY OF TERREIRO
COMMUNITIES: UBUNTU AS COUNTERCOLONIAL POSSIBILITIES

Abstract

This article focuses on the knowledge of traditional communities of terreiro and
quilombola as countercolonial possibilities. The objective is to recognize how the
knowledge of terreiros and quilombola communities can enable other ways of
being a school and a university. The methodological crossroads is qualitative from

1 Doutor em Educacio, Pés-doutor em Memdria Social e Bens Culturais, Professor na Rede Municipal de Ensino
de Esteio/RS, http://lattes.cnpg.br/1657104011655026, wagner.chagas@educaesteio.com.br

2 pedagoga, Mestra e Doutoranda em Educacdo pela Universidade La Salle, Professora da Rede Municipal de
Canoas/RS, http://lattes.cnpq.br/8192970683383911, claudete.202213391@unilasalle.edu.br

108


http://lattes.cnpq.br/8192970683383911
mailto:claudete.202213391@unilasalle.edu.br
http://lattes.cnpq.br/1657104011655026
mailto:wagner.chagas@educaesteio.com.br

REPECULT

ISSN 2526-2742

an Afrocentric or Afropespectivist perspective. Authors such as Négo Bispo,
Mogobe Ramose, Renato Noguera, Luis Rufino, Luiz Rufino, Luiz AntGnio Simas,
among others, were used to discuss Ubuntu, crossroads, knowledge of terreiros,
and the germinating words ancestrality, biointeraction, circularity, confluence,
and sharing. The article presents a theoretical and reflective discussion in which
schools and universities can become pluriversal and multirational spaces to the
extent that the knowledge of terreiros and quilombola communities enable
countercolonial movements.

Keywords: Countercolonial; Terreiros; Ubuntu; Germinant Words; Pluriversality

TEJIENDO LA ESCRITURA ORAL EN LA ANCESTRIA DE LAS
COMUNIDADES DEL TERREIRO: UBUNTU COMO POSIBILIDADES
CONTRACOLONIALES

Resumen

Este articulo se centra en el conocimiento de las comunidades tradicionales de
terreiros y quilombolas como posibilidades contracoloniales. El objetivo es
reconocer como el conocimiento de las comunidades terreiros y quilombolas
puede posibilitar otras formas de ser escuela y universidad. La encrucijada
metodoldgica es cualitativa desde una perspectiva afrocéntrica o afroespectivista.
Autores como Négo Bispo, Mogobe Ramose, Renato Noguera, Luis Rufino, Luiz
Rufino, Luiz Antonio Simas, entre otros, fueron utilizados para discutir Ubuntu,
encrucijadas, conocimiento de los terreiros y las palabras germinales
ancestralidad, biointeraccidn, circularidad, confluencia y compartir. El articulo
presenta una discusion tedrica y reflexiva en la que las escuelas y universidades
pueden convertirse en espacios pluriversales y multirracionales en la medida en
que el conocimiento de las comunidades terreiros y quilombolas posibilita
movimientos contracoloniales.

Palabras clave: Contracolonial; Terreiros; Ubuntu, Palabras Germinantes;
Pluriversalidad

INTRODUCAO

O presente artigo apresenta um cruzamento e compartilhamento de
pensamentos/vivéncias de ambos autores, na tematica das religiosidades de
matriz africana, desde nosso interesse investigativo, como na ancestralidade que

estamos inseridos na trajetoria pessoal e académica, visto que mergulhamos
109



REPECULT

ISSN 2526-2742

neste universo pelos sentidos e valores afrodiasporicos das culturas e patrimoénio
material e imaterial que pulsam a partir das religides de matriz africana. Por
estes motivos tao valiosos de pesquisa e vida, optamos por trazer como
referenciais tedricos, as palavras germinantes contracolonialidade, biointeracao,
circularidade, confluéncia, compartilhamento e ancestralidade com a sapiéncia do
autor Antonio Bispo dos Santos, conhecido como” Nego Bispo”, e, também
utilizaremos o conceito de Ubuntu, que é um conceito muito préximo aos demais,
ou seja, o Ubuntu congrega o compartilhamento e a ancestralidade.

O objetivo central deste artigo é reconhecer como os saberes dos terreiros
e das comunidades quilombolas podem possibilitar outras formas de ser escola e
universidade. Esses saberes possibilitam as reflexdes e o entendimento de que a
pluriversalidade e a multirracionalidade presentes nas historias dos orixas,
também dos ensinamentos e saberes dos terreiros, possam apontar para um
processo contracolonial nos espacos educacionais e académicos. Portanto, ao
longo do texto vamos percorrer caminhos que apontardo pistas de como as
matrizes africanas e os povos de terreiro corroboram na construgao de praticas e
sentidos de uma educacao antirracista, como nos aponta Santos (2023).

Quando falamos em protagonismo representado por um ancestral nas
narrativas, estamos apresentando para o Outro o que antes fora negado,agora
em posicdo de referéncia identitaria para as culturas negras, retomando a
veracidade da forca histérica, critica e espiritual, recusada pela politica
dominante e excludente. E dessa forma que a praxis antirracista retoma os
valores perdidos, abarcando as identidades mitico-religiosas que ainda sdo
preservadas nos terreiros e tdo necessarias para tomarmos consciéncia do Ser e
Saber a partir do seu reconhecimento.

Desta forma, nao estamos falando unicamente de um modo de vida, ao
contrario, nossa perspectiva é para que ao compartilhar as raizes ancestrais
presentes nos terreiros e culturas negras, estaremos abrindo a possibilidade do
pensamento e acdes voltadas a comunidade, ou melhor, a educacdo como
transformacao social, ou contracolonial.

Nosso artigo apresenta a seguinte estrutura: uma introdugao
reverenciando o sagrado feminino como germinar da vida e tudo o que existe no

mundo, a seguir apresentamos o orixa que abre os caminhos, da encruzilhada de
110



REPECULT

ISSN 2526-2742

onde o movimento da gira possibilita o poder contracolonial trazido pelos povos
afrodiaspdricos no Ori em cada corpo negro que cruzou os mares trazendo os
orixas e culturas africanas que se recriaram por terras brasileiras. A terceira
secao do texto aborda as encruzilhadas metodoldgicas onde apresentamos os
conceitos de pesquisador macumbeiro e de pesquisa qualitativa numa
perspectiva afrocentrada ou afroperspectivista. A Ultima secdo do artigo
apresenta a filosofia Ubuntu entrelacada com as palavras germinantes de Antonio
Bispo dos Santos para pensar em outras formas de ser escola e universidade.
Que nossas palavras sejam incorporadas de um axé dialdgico e pulsante

de vida, inspirados em nossa ancestralidade!

NA BATIDA DO TAMBOR QUE NOS HABITA, AFETO DE MAE

Quanto nome tem a Rainha do Mar?

Quanto nome tem a Rainha do Mar?
Dandalunda, Janaina, Marabd, Princesa de Aioca
Inaé, Sereia, Mucund, Maria, Dona Iemanja

(...) Como se salda a Rainha do Mar?

Como se salda a Rainha do Mar?

Alodé, Odofiaba, minha mae, mde d'agua, odoya
Alodé, Odofiaba, minha mae, mae d'agua, odoya

ODOYA! ao iniciar nossa escrita saudamos IEMANJA, o arquétipo feminino
da vida, mae de todos os orixas, do ventre, da vida, nosso primeiro contato com
o mundo, da criacdo dos seres, do corpo que reivindicamos, pois é no corpo que
possuimos um tambor, que bate no ritmo da vida, que chamamos de coracdo
sendo que na gestacdo é o primeiro 6rgao a ser feito, e nds ainda sementes ja
possuimos nosso proprio tambor. Porém, podemos chama-lo de afeto, de
comunicacdo de si ao outro. IEMANJA dos ensinamentos e acolhimento ancestral,
do afeto, do colo maternal, do Sagrado feminino, que possibilita 0 movimento no
ventre para captar a energia das aguas, dos sons, dos sabores, dos saberes
através da simbiose entre mae/filha(o).

IEMANJA traz o canto de ninar nos sonhos de uma sociedade equanime, da
quebra do racismo epistémico, ela também traz o despertar feminino, que ndo

aceita as desigualdades para com a vida, para suas/seus filhas/os, que traz a

111



REPECULT

ISSN 2526-2742

suavidade do amor maternal mas a dureza das ondas sobre as rochas da
intolerancia as religides de matriz africana.

Por tudo isso, Sagrada méae IEMANJA, és 4agua que lava, és ventre que
gera, és a forca do feminino que nos habita, ndo somente em corpos de
mulheres, mas como filhas/os teus, para nos mover e ao mesmo tempo mover
tudo isso, na gira ancestral. ODOYA! Que nossas palavras sejam férteis e
vibrantes, ou ainda, profundas como seu “lar”, diverso, plural e coletivo como o
amor fraternal. Ela nos conduziu ao Ubuntu, a capacidade de “ser uma pessoa
por meio de outras pessoas” (Ngome, 2024), desde nossos antepassados
afrodiasporicos, nossa ancestralidade, que se tornam vivas nas tradicdes de
matriz africana e que nos convidam a dialogar aqui neste texto, onde criamos,
refletimos, congregamos nossos pensamentos e transformamos em pesquisas.

Nosso artigo busca um didlogo a partir das narrativas nascidas e
mergulhadas dentro dos espacos de matrizes africanas, inspirando-nos na
perspectiva dos orixas que representam a retomada da ancestralidade histérica
como responsaveis da resisténcia cultural, além ¢é claro, do principio da
contracolonialidade do Ser e Saber. Desta forma, a metodologia que melhor
dialoga com esta perspectiva é a metodologia qualitativa afrocentrada ou
afroperspectivista, assentadas em uma pesquisa que nos possibilita movimentos
de gira, dos corpos afrodiaporicos que necessitam dos elementos da vida, vindos
dos saberes das matrizes africanas, pois as Ciéncias ndo podem continuar a
pregar uma Unica forma de pensar, de ser, de fazer pesquisa ou mesmo de
utilizarmos metodologias distantes do que acreditamos e Iutamos para

transformar as estruturas racistas sobre as quais as Ciéncias se aliaram.

EXU: PRINCIPIO DO MOVIMENTO

Exu, Exu o lodé. Exu Exu o Bara lana
Ebara o lodé. Exu. Exu o Bara land
Emodebau Exu

Bara

Land o agd

Bara

Exu Adague

Bara

Adé Uagelu

112



REPECULT

ISSN 2526-2742

Bara

Ex( Mibola

Bara

Exu o lodé

Exu, Exu o Bara Land. Ebara o lodé

Exu, Exu o Bara Lana

Trecho da reza de Bara da Nagdo Jeje-Ijexa

Laroyé Exu! Salve o Senhor da Comunicacdo, aquele que é a boca que
tudo come e que devolve o que foi devorado para a humanidade como algo novo
e inesperado, salve aquele que enigmatiza a vida, salve o Senhor que subverte o
tempo e o espacgo, pois Exu matou um passaro ontem com a pedra que jogou
hoje. Saudamos o Senhor dos Caminhos, aquele que faz sua morada nas
encruzilhadas do Aié e do Orum. A encruzilhada é o lugar de poténcia, onde tudo
estd no processo de vir & ser. E na encruzilhada que acontecem os encontros, os
entrelacamentos, onde tudo é amalgamado, onde tudo ¢é forjado, onde
acontecem os conflitos para dar vida ao inédito imprevisivel. As memodrias,
historias, culturas e religiosidades afrodiaspdricas sao formadas pelo
entrelacamento dos inUmeros rastros de memadrias que se encontram na grande
encruzilhada do oceano Atlantico.

Para Chagas (2017), Chagas, Graebin e Rosa (2021), o Atlantico, além de
representar a Grande Calunga, a grande extensao da morte, representou a
encruzilhada que entrelagou os modos de ser e estar no mundo da diversidade
africana com a diversidade dos povos indigenas e europeus que estavam em
terras brasileiras. Na travessia do Atlantico, conforme escreveu Glissant (2005) e
Antonacci (2013), os povos africanos trouxeram em seus corpos, em seus Ori, a
memoria, a cultura, a histdéria, a religiosidade, a filosofia e a epistemologia dos
multiplos povos que viveram a diaspora. Os corpos das mulheres e dos homens
de Africa se converteram em corpos-memoria. Esses corpos-memoria foram os
lugares onde a memoria dos grupos que pertenciam tornaram-se sementes de
rememoracdo para criar, expressar e recriar através das suas vivéncias e
experiéncias novos elementos culturais, sociais e religiosos.

O entrelacamento dos rastros de memoria, das formas de ser, estar e
aprender no mundo dos povos da didspora criaram o caos-mundo. Conforme

escreve Glissant (2015, p.98), o caos-mundo significa “o choque, o

113



REPECULT

ISSN 2526-2742

entrelacamento, as repulsfes, as atragdes, as convivéncias, as oposicdes, os
conflitos entre as culturas dos povos”. No caos-mundo as culturas estdo em
relagao proporcionando um movimento constante de produgao, reelaboragao,
destruicdo e criacao de formas de ser e estar no mundo. E o encontro dessas
culturas se da no centro da encruzilhada. Essa encruzilhada é onde se manifesta
a poténcia de Exu Oritd Méta ou Igba Keta, ou seja, na encruzilhada de trés
caminhos.

Conforme escreve Chagas, Graebin e Rosa (2021), na encruzilhada de trés
caminhos, Exu € o Senhor da terceira cabaca, é a representacao do +1, a
possibilidade criativa no encontro gerados no centro da encruzilhada. Podemos
pensar espacos da religiosidade afrobrasileira como o centro dessa encruzilhada,
a partir do conceito teodrico de caos-mundo O caos-mundo estda presente nos
choques, nos entrelacamentos, nas repulsdes, nas atragdes, nas convivéncias,
nas oposicdes, nos conflitos entre as culturas, linguas, simbolos, praticas
religiosas presentes nos rastros memoriais dos espacos da religiosidade
afrobrasileira. Nesse sentido, segundo Chagas, Graebin e Rosa (2021), Exu
representa o principio do movimento, o principio da comunicacdo, da
dinamizacao do mundo através do poder de criacdo, transformacdo e destruicao
de tudo. Exu revela sua poténcia de Enugbarijo, a boca do mundo.

Para comecgar a explicar a poténcia de Exu Enugbarijé, vamos usar uma
das histérias sagradas presentes nos terreiros inspirada nas versdes de Mae
Beata de Yemonja (2008), Prandi (2014) e por Chagas (2017), sobre Exu a boca
do mundo:

Exu era um dos muitos filhos de Iemanja e Orunmild. Porém, o
Conhecedor de Todos os Caminhos se destacava entre os seus irmaos por
possuir uma fome incontrolavel. Exu era a Boca do Mundo, nada, nem coisa
alguma, conseguia saciar a sua terrivel fome. Em sua aldeia, o Senhor das
Encruzilhadas comeu todos os animais, acabou com o0s estoques de cereais e
bebeu toda a bebida de seus vizinhos. Apds comer tudo que lhe agradava, ndo
satisfeito, Exu comecou a devorar arvores, beber rios e mares. Os povos da
regiao comecaram a sofrer e perecer devido a insaciedade alimentar de Exu.
Temendo pelo futuro do Aié (Terra), e até mesmo do Orum (Céu), o pai de Exu,

Orunmild, pede para Ogum, seu outro filho, que impedisse seu irmdo de
114



REPECULT

ISSN 2526-2742

continuar devorando tudo que o rodeava. Ogum tentou de todas as formas
impedir Exu de continuar devorando tudo que estava sob a Terra e, para evitar a
destruicdo total do Aié, foi obrigado a enviar Exu de volta para o Orum. Porém,
mesmo no Orum, a presenca devoradora de Exu continuava assolando os seres
humanos e a natureza. Para acabar com essa situacdo, Orunmila sobe aos céus
e, empunhando sua espada, o persegue por todos os lugares do Orum. Em cada
um desses encontros, os golpes de espada de Orunmila dividem Exu em
duzentos e um pedacos. Os duzentos pedacos retornam para a Terra restaurando
aquilo que o Conhecedor dos Caminhos havia devorado. O ducentésimo primeiro
pedaco representava o renascimento de Exu. Por todo o Orum, Orunmila
despedacava Exu em duzentos e um pedacos, e todas as vezes aquilo que foi
devorado, era restaurado e Exu ressurgia. Para acabar com esse embate,
Orunmild ordenou que Exu sempre comeria antes que os demais orixas, da
mesma forma que deveria receber uma parte das oferendas ofertadas aos outros
orixas. Assim, a fome de Exu foi aplacada. E todos os elementos devorados por
ele foram restaurados, porém, a energia desses elementos, foi reconfigurada. Ao
fluir pelo corpo de Exu, esses elementos se misturaram e, dessa forma,
carregavam em si parte da energia de tudo que existia. Assim, o terreno e o
sagrado ndo podem ser separados, pois foram misturados por Exu.

Exu conforme escreve Mde Beata de Yemonja (2008) e Rufino (2019), é a
poténcia de Enugbarijo a boca avida que devora tudo que existe. Ao devorar tudo
gue existe, Exu recria e reconfigura esses elementos devolvendo algo novo para
a humanidade, porém, conservando a esséncia daquilo que foi devorado.
Enugbarijé é o senhor do processo de criacdo e recriacdo da linguagem a partir
de um entrelacamento polifénico cultural, social e religioso presente nas
comunidades-terreiro. Colocando em didlogo a poténcia de Enugbarijo e o
conceito de opacidade escrito por Glissant (2005), o que ¢é devorado,
ressignificado e devolvido sdo as culturas, memorias e identidades em constante
processo de vir a ser, por isso, totalmente imprevisiveis. Mas, mesmo nesse
movimento de inédito imprevisivel, é possivel identificar os rastros memoriais
afrodiaspdricas através das linguas, das religiosidades, das formas de ler,
interpretar e recriar o mundo presente nas comunidades-terreiro. Conforme

exemplifica Chagas (2017), esse € um movimento simbidtico que demonstra
115



REPECULT

ISSN 2526-2742

como o terreno e o sagrado sdo indissociaveis e estdo em eterno movimento de

transformacao dentro das comunidades tradicionais de terreiro.

Um tambor é constituido por varios elementos como madeira,
cordas e couro. Esses elementos trabalhados e reconfigurados
pelas mdaos humanas dao origem ao instrumento que possibilita a
conexdo entre o terreno e o sagrado nos terreiros. Mesmo com o
tambor pronto, conseguimos ver que ele é constituido de madeira,
cordas e couro. A madeira foi transformada em caixa acuUstica, mas
ndo deixou de ser madeira. O couro é a pele do tambor que, ao ser
percutido, gera o som do instrumento, porém ndo deixou de ser
couro. As cordas sao o elemento que une o couro e a madeira
dando a afinagcdo do tambor, mas nao deixam de ser cordas
(Chagas, 2017. p. 57 e 58).

Portanto, o tambor e demais elementos que compdem os terreiros e territorios
quilombolas estdo conectados a ancestralidade, mesmo que cada elemento seja
um componente a parte ndo podera dar vida a estes espagos sem que sejam
incorporados coletivamente, em sua memodria, significado ou existéncia,
compondo um conjunto de saberes e conhecimentos ancestrais e vivéncias dos

terreiros e quilombos.

SANKOFA E UBUNTU: MEMORIA E ANCESTRALIDADE

As comunidades terreiro tém como principal fundamento, como principio
de existéncia, a ancestralidade presente na memoria de seus iniciados. Sendo
assim, pensamos a ancestralidade e a memaria nos terreiros a partir do conceito
filoséfico Akan conhecido pelo adinkra Sankofa. Adinkra € um sistema simbdlico
dos povos pertencentes a etnia Akan, falantes de um conjunto de linguas
nigero-congolesas, presentes nas regides de Gana e da Costa do Marfim.
Noguera (2019, p. 64), recorre a tradicdo oral para explicar as origens dos
adinkras: “Durante uma guerra do rei do povo Asante, Osei Bonsu, contra o rei
Kofi Adinkra do povo Gyaaman. O rei de Gyaaman copiou um simbolo real
Asante. Apdés uma batalha dificil, Osei Bonsu sagrou-se vencedor e passou a
incorporar os simbolos do rei Kofi Adinkra, os quais tinham influéncias dos povos
mallam e denkyira. Desde entdao, os Asantes passaram a organizar essa escrita

filoséfica, histdérica e cultural num tipo de “catalogo” denominado de Adinkra. E

116



REPECULT

ISSN 2526-2742

dentre os varios adinkras, Sankofa representa a memodria e a conexdao com 0s
antepassados e ancestrais.

O adinkra Sankofa, conforme explica Nascimento (2008), Dravet e Oliveira
(2017) e Noguera (2019), € uma mensagem simbdlica representada pelo simbolo
de um passaro que caminha para frente com a cabega voltada para tras. O
significado deste simbolo pode ser traduzido para a lingua portuguesa como
“nunca é tarde para voltar e apanhar aquilo que ficou para tras”. Sankofa é uma
mensagem proverbial entrelacada ao desenho-simbolo numa perspectiva
temporal circular pois, sankofa (retornar para pegar), “é a terceira etapa de um
processo que comeca sankohwe (retornar para ver), seguida de sankotei
(retornar para ouvir, estudar)” (Noguera, 2019, p. 64). Para Chagas, Graebin e
Rosa (2021) os povos africanos que passaram pelas encruzilhadas do Atlantico
exercem a capacidade de criar, recriar, inventar e reinventar novas formas de ser
no mundo, mas sem deixar de lado as referéncias de seus antepassados e
ancestrais.

Criar como se havia aprendido das (os) velhas (os) ancestrais:
olhando para trds, com o coracdo no futuro. Olhar para tras
significa ndo abandonar as raizes, lembrar o aprendido, afirmar a
memoria que por muito tempo manteve viva a histéria que se vive.
Manter o coragdo no futuro é saber que algumas coisas devem se
manter e que, para que essas coisas, as coisas importantes, se
mantenham, é preciso negociar mudancas. Negociar com o
presente duro, com o presente frio, com o presente cruel. Fazer do
tempo presente um lugar de reconstrugao. E o futuro se abre como
o espaco do negociavel. Negociar ndo apenas com as instancias de
opressdo, mas com toda a histéria que nos construiu até o
momento da negociacdo (Nascimento, 2014, p. 137).

Uma das raizes que por muito tempo manteve viva a histéria e que
possibilita o fortalecimento do coracdao das comunidades terreiro foi a filosofia
trazida pelos povos Bantu conhecida como Ubuntu.

Conforme escreve Chagas (2017), o conceito de Ubuntu tem origem na
forma de ser e estar no mundo dos povos africanos do tronco linguistico Bantu
localizados na regido da atual Africa do Sul. Segundo Nogueira (2011), quatro
grupos étnicos bantufonicos (Ndebele, Swati, Xhosa e Zulu) utilizam a mesma
grafia e transcricdo fonoldgica da palavra Ubuntu. Ainda segundo o autor, outros

povos do tronco linguistico Bantu possuem palavras com o mesmo sentido, como

117



REPECULT

ISSN 2526-2742

Hunhu, para os Xona, e Botho, para os Sotho. Conforme explica Ramose (2002,
2009 e 2010) e Nogueira (2011), a palavra Ubuntu é formada pela aglutinagao
de duas palavras: Ubu e Ntu.

Chagas (2017), explica que a palavra Ubu representa a ideia da
constituicao do ser no fluxo das relagdes com os outros (ancestrais e divindades,
seres humanos, natureza e aqueles que estdo por nascer). Ou seja, ‘Ubu’ é a
forma de como nos conectamos com tudo e todos que estdao ao nosso redor
através da nossa acdao no mundo. ‘Ubu’ é o coletivo, a concepcao de que,
historicamente, a coletividade é anterior ao individuo. Porém, ‘Ubu’ esta
entrelacado de maneira indissocidvel com ‘Ntu’. A palavra ‘Ntu’ representa as
partes que formam o coletivo, os modos distintos de existéncia dos seres
humanos. O ‘Ntu’ representa as unidades da coletividade, onde cada ser humano
é um ser em movimento, em constante transformacdo, em constante processo
de vir a ser. “"Em linhas gerais, ‘ubu’ indica tudo que estd ao nosso redor, tudo
que temos em comum. ‘Ntu’ significa a parte essencial de tudo que existe, tudo
que esta sendo e se transformando” (Nogueira, 2011, p. 148).

Segundo Ramose (2002), ‘Ubu’ e ‘Ntu’ sdo os dois aspectos inextricaveis
do processo de vir a ser, representando a totalidade (diversidade) e a unidade
(particularidade) que nao pode ser dividida no pensamento dos povos
bantufonicos. ‘Ubu’ (totalidade/diversidade) pode ser compreendido como as
diversas formas de leitura do mundo, no movimento da existéncia coletiva dos
seres humanos. E ‘Ntu’ (unidade/particularidade), é a forma que os seres
humanos agem no mundo, através das acgdes que constituem o movimento
processual de vir a ser. A partir do entrelacamento dessas duas palavras,
conforme escreve Chagas (2017), surge o conceito de Ubuntu, que é
exemplificado pelo aforismo dos povos Zulu e Xhosa “umuntu ngumuntu
ngabantu”, que significa que uma pessoa s6 € uma pessoa através de outras
pessoas ou, simplesmente, eu sou porque nés somos.

Para Malomalo (2014), a partir da visdo filoséfica e antropoldgica dos
povos tradicionais da Africa Negra, o conceito de Ubuntu concebe o mundo como
uma rede de relagdes entre o sagrado, a comunidade e a natureza. Nessa rede
de relagbes, os seres humanos possuem a responsabilidade de manter e

preservar o equilibrio do cosmos. Essa responsabilidade coloca o ser humano
118



REPECULT

ISSN 2526-2742

como centro de tudo, mas ndo numa perspectiva de dominio sobre a natureza ou
sobre os outros, mas em uma relacdo de mutualidade na convivéncia entre os
elementos constitutivos do mundo, sem dicotomizar o terreno e o sagrado, o
pensamento e a agao, o coletivo e o individual, a natureza e a sociedade. Para o
ethos do Ubuntu, ndo existe a dicotomia entre esses elementos porque eles
nunca foram separados.

Chagas (2017) destaca que, a partir dessa conectividade entre seres
humanos, antepassados, ancestrais e deuses, natureza e os que ainda vao
nascer, o Ubuntu se configura, conforme escreve Nascimento (2014), como a
Filosofia do Nés. Essa concepcgao filoséfica parte do pressuposto de que “ser
humano ¢é afirmar a humanidade prépria através do reconhecimento da
humanidade dos outros e, sobre tal embasamento, estabelecer relagdes humanas
respeitosas para com eles” (Ramose, 2009, p. 170). Essas relacOes respeitosas
entre os seres humanos é o fundamento para a construcdo do conhecimento e da
sabedoria dos povos da Africa Negra e dos povos afrodiaspdricos.

Para Ramose (2011) e Chagas (2017), a esséncia do pensamento filoséfico
do Ubuntu é pluriversal, como a coexisténcia e convivéncia de multiplas formas
de leitura de mundo onde a unidade ndo pode ser separada da coletividade, da
mesma forma que a coletividade sé tem forca a partir das suas muitas
particularidades. Por isso que o Ubuntu ndo é dogmatico, estanque e excludente,
sendo assim, é incoerente utilizar os termos “Ubuntismo” ou “ubuntista”. Tanto o
sufixo “ismo”, quanto o sufixo “ista”, representam o conjunto fechado de ideias
que estabelecem limites fronteiricos, separando aqueles que vivem a partir de
um “regime de verdade universal”. A praxis do Ubuntu é o fluxo do movimento, é
mudanca, é um permanente estado de vir a ser, porque os seres humanos estao
em constante mutabilidade.

A perspectiva filoséfica do Ubuntu, segundo Chagas (2017), deixa o
continente africano e desembarca no Brasil durante o processo diaspérico no
periodo da escravidao transatlantica iniciada no século XVI. Para Malomalo
(2010) e Nogueira (2011), os africanos que desembarcam em terras brasileiras
nao so trouxeram consigo o Ubuntu como forma de solidariedade e leitura de
mundo, como também o ressignificaram como uma praxis de resisténcia contra a
escravidao. Segundo Malomalo (2010), a filosofia Ubuntu no Brasil pode ser

119



REPECULT

ISSN 2526-2742

identificada nas religides afrobrasileiras, nos espacos quilombolas, nas
irmandades negras, nas congadas, mocambiques e nos grupos que constituem o
Movimento Negro. Pensando no contexto das religides afrobrasileiras, Malomalo
(2010), explica que o Ubuntu esta ligado profundamente com o sagrado. Aqui, a
comunidade é composta por trés esferas ou, conforme a ancestralidade Bantu,
trés mundos formados pelos deuses, ancestrais e antepassados, pelos seres
humanos e pela natureza.

A ancestralidade é o eixo do entendimento da nossa existéncia. E
tudo aquilo que nos proporciona a vivéncia do nosso presente
(sasa, em swahili) e nosso futuro (lobi, em lingala), tendo aqueles
que pertencem ao passado (zamani, em swahili), os que nos
antecederam, divindades, orixas e antepassados como ponto de
leitura das duas primeiras dimensodes da existéncia. A vontade das
divindades, geralmente, concretiza-se pelas vontades dos orixas e
ancestrais presentes na sabedoria popular, nos mitos. Os
sacerdotes e pessoas mais velhas vivas tém o papel de
interpreta-la através dos ritos e praticas do cotidiano. Desse ponto
de vista, os mitos e ritos africanos tém por funcdo pedagodgica
lembrar aos vivos o seu parentesco com os seres do mundo
invisivel e visivel (seres humanos e seres nao humanos). Todos os
mitos africanos se pautam nessa logica. Como os mitos judaicos,
0os mitos africanos nos informam que os seres humanos tém um
pouco de divino; cada um é filho de um orixa; e um pouco da
natureza (Malomalo, 2010, p. 21).

Segundo Louw (2010) e Chagas (2017), os ancestrais representam a
grande familia extensa. A morte fisica é continuar em casa, pois para os Bantu,
nao existe a morte, mas viver em outra forma de poténcia. Sendo assim, nao sé
os vivos devem compartilhar e cuidar uns dos outros, mas os vivos e 0s mortos
dependem uns dos outros” (Louw, 2010, p. 6). Nessa relagao de cuidado mutuo
entre ancestrais, antepassados, seres humanos e os que virao, Noguera (2011),
apresenta o principio de kuumba, que significa criatividade.

No idioma swahili existe um principio chamado kuumba, a palavra
significa, literalmente, criatividade. O que, em termos de principio,
remete a capacidade de criar, inventar e usar toda nossa
capacidade para deixar tudo que herdamos de nossos ancestrais -
a comunidade, os bens, o meio ambiente e toda a cultura - mais
belas, belos, confortaveis e funcionando adequadamente para os
que virao (Noguera, 2011, p. 148).

Nesse sentido, para Chagas (2017), os seres humanos, ancestrais,
antepassados, orixas, e os que virao fazem parte da familia. Nessa perspectiva,

Louw (2010, p.05), afirma que “uma pessoa nao sé é uma pessoa por meio de

120



REPECULT

ISSN 2526-2742

outras pessoas, mas também é uma pessoa por meio de todos os seres do
universo, incluindo a natureza e os seres ndao humanos”. No Brasil, os terreiros e
os espacos de culto afrobrasileiros ganham o carater de comunidade/familia,
onde o amor se torna o fundamento para a humanizacao dos seres humanos.
Esse amor se materializa na forma de cuidado, respeito, compreensao, partilha,
colaboragdo e cooperagao onde a diversidade e a particularidade sao primordiais
para a felicidade humana.

Esse amor se materializa nas tradicdes de matriz africanas, pelo corpo que
pulsa ao som do tambor, que é comunicacdao entre ancestralidade e os corpos
afrodiasporicos, pelos ensinamentos dos orixas desde suas rezas que orientam,
suas dangas na circularidade que nos convocam para festa, para guerra, para a
partilha, do ventre da vida. Que ao amanhecer do dia agradecemos o sol pela
presenca de Oxum, que ilumina e traz o esperancgar para cada ser mas a todos
que se aquecem com este calor, assim como saudamos Exu antes de sair de
casa, para que nossos caminhos sejam férteis, prosperos e que aqueles que
cruzarem em nossos caminhos vibrem em boas energias.

O Ubuntu pode atuar nas instituicdes de ensino como principio filoséfico de
uma outra escola e uma outra universidade. Essa outra escola e essa outra
universidade pode operar na perspectiva da responsabilidade total pela felicidade
das pessoas que vivem e convivem no fluxo de relagdes harmobnicas na
colaboracdao e cooperagao. Essas instituicoes de ensino possibilitam que as
pessoas e a suas relagdes para a criagao de outra sociedade possam emergir
juntas no processo de viver e conhecer. Instituicdes de ensino onde o ‘Ubu’
possibilita uma conexao profunda com toda a natureza e com todas as pessoas
através da acdo responsavel por tudo e por todos, privilegiando o coletivo e o
cooperativo. Instituicoes de ensino onde o ‘Ntu’ possibilite que cada um dos seus
integrantes possa viver e aprender a partir de suas caracteristicas. O ‘Ntu’,
nessas instituicoes, atua lembrando que precisamos reconhecer que o
conhecimento é pluriversal e multirracional, onde os curriculos devem ser plurais
e diversos. Nessas instituicoes de ensino com uma visao de mundo Ubuntu, a
epistemologia ndo é aquela com “E” mailsculo, que é universal e monorracional,
ou seja, uma epistemologia que objetiva estabelecer que existe apenas uma

forma de producdo do conhecimento legitimada por critérios de validacao do
121



REPECULT

ISSN 2526-2742

conhecimento masculino, branco, heterossexual, europeu e cristao. Mas
epistemologias com “e” minuUsculo, ou seja, ndao sdo epistemologias menores,
mas que compreendem que o conhecimento é produzido e legitimado a partir das
caracteristicas proprias da cultura, religiosidade, da histéria e das meméorias da

sociedade onde a escola e a universidade estdo inseridas.

ENCRUZILHADAS METODOLOGICAS: PERSPECTIVA AFROCENTRADA OU
AFROPERSPECTIVISTA

A escrita deste artigo é realizada por uma pesquisadora e um pesquisador
imersos na cultura dos povos de terreiro. Por isso, adotamos uma perspectiva de
pesquisadores macumbeiros. Conforme escreve Simas e Rufino (2018),
macumba é uma palavra quicongo, lingua bantufénica falada pelos Bacongos,
gue significa reuniao dos encantadores da palavra, onde ‘ma’ denota o plural e
‘kumba’ denota poeta ou encantador da palavra. E pelo encanto da palavra que
nas reunides desses encantadores da palavra que a transformacao do cotidiano
acontecia. Assumimos a posicao de pesquisadores macumbeiros para encantar a
nossa palavra, nossa escrita oralizada, para transformar os contornos coloniais
de producdo do conhecimento adotando um referencial de pesquisa afrocentrado
ou afroperspectivista.

Ao utilizar um referencial afrocentrado ou afroperspectivista, estamos
rompendo com a logica da colonizacdo que busca a interpretacdao do mundo a
partir de um paradigma universal e monorracional. Segundo Ramose (2011),
Chagas (2017), Chagas, Graebin e Rosa (2021), o paradigma universal pode ser
lido como uma composicao do latim unius (um) e versus (alternativa de...),
ficando claro que o universal, como um eo mesmo, contradiz a ideia de contraste
ou alternativa inerente a palavra versus. A contradicdo ressalta o um, para a
exclusdo total do outro lado. E esse sentido dominante estabeleceu um estatuto
ontolégico onde o universal é quase um sinbnimo para ocidental, europeu,
branco, masculino, heterosexual e cristdo. J4, ao utilizar o referencial
afrocentrado ou afroperspectivista, estamos utilizando o paradigma pluriversal,

onde, existem um pluriverso de formas de ser e estar no mundo constituido

122



REPECULT

ISSN 2526-2742

pelos contextos histéricos, organizacdes sociais, aspectos culturais,
desenvolvimento material e a religiosidade dos povos de uma determinada
localidade por meio da multirracionalidade. Para Noguera (2012, p. 66), a
multirracionalidade “reconhece a existéncia de multiplas perspectivas para
abordar, ler, interpretar, criar modos e organizar a vida”.

Para Noguera (2019), a afroperspectividade é uma possibilidade de
estudar, ler, investigar, pesquisar, filosofar, compor ensaios e sustentar
alternativas diante de temas e problemas cotidianos a partir do conhecimento, e
as formas de criacdo, dos povos africanos e afrodiaspéricos. O referencial
afrocentrado ou afroperspectivista opera entrelacando todos os sentidos para
apresentar o mundo. “De modo que nao se trata apenas de uma visdao de
mundo; mas, langamos mao de olfatos de mundo, audicao de mundo, tato de
mundo, paladar de mundo” (Noguera, 2019, p. 129). A afroperspectividade é
uma abordagem que articula leituras diversas, onde os lugares de fala sao
compostos por: pertencimentos étnico-raciais, géneros, orientacdes sexuais e
perspectivas politicas pluriversal, polifénicas e polissémicas.

Para Martins (2021), as grafias do conhecimento negro ndao se inscrevem
apenas pelas letras alfabéticas, mas ela se grafa também pela oralidade e pelo
corpo através das afrografias do conhecimento manifestadas pela oralitura, ou
seja, pelas performances orais e corporais das manifestacdes culturais presentes
nas comunidades tradicionais afrodiaspéricas do Brasil. A escrita ndo é, por si so,
contraditéria com a oralidade, mas a colonialidade fez com que a escrita, e os
povos onde sua Unica fonte de criagdo do saber é pela escrita, fosse elevada a
paradigma dominante sobre os povos da oralidade. A oralidade possibilitou o
tecer da memodria afrodiaspdrica no encontro dos povos Bantu e Iorubas e seus
descendentes nas encruzilhadas brasileiras.

A partir do axé presente no referencial afrocentrado ou afroperspectivista,
realizamos um bori metodoldgico, ou seja, alimentamos nossos Ori, nossas
cabecas sagradas, de pesquisadores macumbeiros, para reorientar a metodologia
qualitativa na perspectiva pluriversal, polifonica e polissémica. Vamos ao centro
da encruzilhada investigativa e saudamos Exu Oritd Méta ou Igba Keta, ou
seja, na encruzilhada de trés caminhos, pois arriamos um ebd de palavras

germinantes formada pelo Ubuntu, ancestralidade, contracolonialidade, terreiros,
123



REPECULT

ISSN 2526-2742

biointeiracdo, confluéncia e compartilhamento. Este ebd é recebido e devorado
por Exu Enugbarijo, a boca do mundo. Ao devorar nosso ebd, Exu Enugbarijo,
devolve as palavras germinantes reconfiguradas, entrelagadas, e carregadas de
axé para guiar-nos através de reflexdes sobre os saberes dos terreiros e como
esses saberes podem ser estratégias contracoloniais nos espagos educacionais e
académicos, pois estes estdo respaldados pela memdria, pela consciéncia

historica civilizatoria e cultural dos povos afrodiasporicos.

DAS COMUNIDADES TRADICIONAIS AFRODIASPORICAS PARA AS
INSTITUICOES DE ENSINO: UBUNTU E PALAVRAS GERMINANTES COMO
POSSIBILIDADES CONTRACOLONIAIS

Para pensar outras possibilidades de ser instituicdes de ensino, precisamos
entender que o colonialismo, da educacdo basica ao ensino superior, estabeleceu
instrumento de criacdo de padroes de um ideal a ser seguido instituido pelo
colonizador. Portanto, o padrdao de escolarizagdo surgiu com sua organizagao
marcada pelo rigido controle do tempo em periodos separados por um pequeno
tempo de descanso, a organizacdo do que deveria ser ensinado através dos
curriculos compartimentados em disciplinas onde o conhecimento era universal e
monorracional privilegiando um curriculo eurocéntrico, avaliacbes com o objetivo
de medir e classificar o que os alunos sabiam para criar rankings de quem
poderia avancar para a proxima etapa da vida escolar ou da universidade.
Fazendo com que a visdao de mundo construida nesse sistema seja
individualizada e privilegiando a competitividade. Mas, podemos pensar de
maneira afrocentrada para recriar as formas de ser instituicdo de ensino por meio
do Ubuntu e das palavras germinantes de Antonio Bispo dos Santos, o Negdb
Bispo.

UBUNTU E BIOINTERAGAO

O Ubuntu como filosofia presente nas comunidades terreiro, também se
manifesta nas comunidades quilombolas. Antonio Bispo dos Santos, mestre
quilombola do Piaui, cria suas palavras germinantes, ou seja, 0os contornos

conceituais explicativos do mundo a partir de suas experiéncias como

124



REPECULT

ISSN 2526-2742

quilombola, encharcadas pelos principios do Ubuntu. Para o autor, colonizar é o
mesmo que adestrar, uma vez que a colonizacdo comega por “desterritorializar o
ente quebrando-lhe a identidade, tirando-o da sua cosmologia, distanciando-o de
seus sagrados, impondo-lhes novos modos de vida e colocando-lhe outro nome.
[...] uma tentativa de apagamento de uma memdria para que outra possa ser
composta” (Bispo, 2023, p. 7). As instituices de ensino, da educacao basica ou
da educagao superior, promovem esse tipo de adestramento.

Promovendo um movimento contracolonial, pois a colonialidade foi uma
maquinaria que buscou o apagamento da histéria, da memoria, da cultura e do
saber dos povos afrodiaspodricos e indigenas, Bispo (2023) defende as formas de
pensar, de ser e estar no mundo, bem como as formas de saber e de fazer dos
seus antepassados e ancestrais. A leitura de mundo de Bispo promove a criagao
das palavras germinantes a partir de uma ética da coletividade, e ao falar em
coletividade, ele esta falando de uma biointeracao que conecta os seres humanos
e 0s seres humanos com a natureza. Essa ética da coletividade promove um
movimento de confluéncia entre os que foram, os que estdo e os que virdo numa
perspectiva onde seres humanos e natureza s3o entes ecossistémicos. E esse
principio ecossistémico da biointeracdao, da confluéncia e do compartilhamento
que pode possibilitar a transformacgao das escolas e das universidades.

Nessa responsabilidade total entre os ancestrais, antepassados, os que
vivem hoje e as futuras geracdes, ou seja, a partir da palavra germinante
circularidade. A circularidade estda presente nos ciclos da agricultura, nas
estacdes do ano, no ciclo das aguas, nos ciclos da fertilidade feminina e nos
ciclos da vida. Ou seja, Bispo (2023), lembra que seu povo é o povo da
circularidade, onde existe inicio, meio e inicio novamente. As comunidades
tradicionais quilombolas, indigenas, de religiosidades afrodiaspdricas sao povos
de trajetéria que defendem a manutencdo de uma ontologia, epistemologia e
filosofia vinculadas a sua ancestralidade, ou seja, vivem e convivem numa
interconectividade nao hierarquizante. Nessa perspectiva, segundo Bispo (2015 e
2023), nao existe separacao ou hierarquizacao entre os seres humanos e a
natureza, pois tudo esta interconectado onde os seres humanos e 0s seres nao
humanos fazem parte um do outro de maneira harmoénica. Nesse sentido da

circularidade, as instituicdes de ensino podem romper com os tempos, espacos e
125



REPECULT

ISSN 2526-2742

praticas fragmentados, hierarquizantes e competitivos para pensar em ciclos de
aprendizagem através de projetos de e percursos formativos colaborativos e
cooperativos numa interconectividade harmonica.

Para essa relacdo de interconectividade harmoénica, Neg6 Bispo (2023)
criou a palavra germinante biointeragcao. No contexto social, a biointeracao
representa as formas e relagdes em que as pessoas vivem e convivem no fluxo
da reciprocidade, da colaboragao e na legitimacao respeitosa da diversidade dos
seres humanos e nao humanos que compdem o0s ecossistemas. Nessa
perspectiva ecossistémica, a biointeracao representa a coexisténcia inextricavel
entre a terra, as plantas, os animais, os seres humanos, os ancestrais, os
antepassados e as futuras geragdes em equilibrio.

Estes elementos vistos como um conjunto inseparavel, ou seja, a terra, as
plantas, os animais, os ancestrais, os antepassados, seres humanos, compdem
em suas essenciais e sentidos os fundamentos, a existéncia e a preservacao das
tradicOes de matriz africanas, pois muito se diz que sem folha ndo existe orixa,
porém é verdade que sem terra, sem o0s animais, sem a ancestralidade ndao ha
orixa, sem orixa ndo ha vida para nossas tradicdes de matriz africana, para seus
iniciados mas também para nossa humanidade no sentido afrocentrado da vida,
no que existe de germinante, o que de fato descreve a biointeracao. A
biointeragdao pode ajudar as instituicoes de ensino a repensar as formas de ser
humanidade. Nas instituicbes de ensino, na perspectiva colonial, o que é
ensinado é que o ser humano e a natureza sdo entes opostos, cindidos onde o
ser humano se coloca numa posicdo hierarquica superior aos seres vivos e nao
vivos que formam os ecossistemas naturais, além de hierarquizar as formas de
ser, viver e estar no mundo em sociedades desenvolvidas e nao desenvolvidas.
Essa visdo de humanidade é raiz de todos os problemas que estamos
enfrentando na atualidade (crise climatica, guerras, violéncias e etc), pois, essa
forma de humanidade que estd coloca em xeque as futuras geracdes. E
necessaria uma outra humanidade, uma humanidade a partir de outras bases. Ja
na perspectiva da biointeracao, as instituicoes de ensino trabalham na
perspectiva que seres humanos e natureza sao entes interconectados, e que,
para sobreviver, precisam estar em relacdao de equilibrio, mutualidade e
confluéncia.

126



REPECULT

ISSN 2526-2742

CONFLUENCIA E COMPARTILHAMENTO

Entrelacada na palavra germinante biointeracdo esta a palavra germinante,

criada por Bispo (2015 e 2023), chamada de confluéncia, que é:

(...) a energia que estd nos movendo para o compartilhamento,
para o reconhecimento, para o respeito. Um rio ndo deixa de ser
um rio porque conflui com outro rio, ao contrario, ele passa a ser
ele mesmo e outros rios, ele se fortalece. Quando a gente
confluéncia, a gente ndo deixa de ser a gente, a gente passa a ser
a gente e outra gente - a gente rende. A confluéncia é uma forca
que rende, que aumenta, que amplia (Bispo, 2023, p. 6 e 7).

Para Bispo (2015 e 2023), ao confluir, os seres passam a ser mais na
biointeragdo, seja nas relagdes humanas, seja nas relagdes dos seres humanos
com a natureza. Na relacdo entre os seres humanos e a natureza, Bispo é muito
claro ao afirmar que o titulo do livro “A terra da, a terra pede”, representa uma
relacdo organica e ciclica entre a terra e os seres humanos. Pois, 0os seres
humanos devem se relacionar com a natureza. A natureza nao precisa ser
preservada pois é a natureza que cuida dos seres humanos e os humanos se
relacionam com a natureza. Essa relagao deve ser de compartilhamento e ndao de
exploragdao. Pensando na perspectiva ancestral dos povos de terreiro, nunca se
bebe toda a agua da quartinha, pois precisamos enché-la para os proximos que
estdo com sede. A quartinha da dgua para quem tem sede e a quartinha pede
agua para matar a sede dos que virdo. Uma instituicdo de ensino que age e
interage na perspectiva da confluéncia, as pessoas vivem e convivem na
coletividade sem perder suas caracteristicas individuais. E o espaco de ser mais,
é poténcia de Exu com suas trés cabacas, da possibilidade do +1, pois Exu
recebeu uma cabaca com tudo que era bom no universo e outra com tudo que
existia de ruim, o que Exu fez? Pegou uma terceira cabaca e misturou o contetido
das duas primeiras cabacas. A instituicdo confluéncia faz isso: entrelaca a

diversidade de pertencimentos étnico-raciais, géneros, orientacdes sexuais e

127



REPECULT

ISSN 2526-2742

perspectivas politicas pluriversais, polifénicas e polissémicas sem perder as
caracteristicas de cada um de seus integrantes.
Essa confluéncia representa mais uma palavra germinante semeada por

Bispo, que é o compartilhamento.

Quando ouco a palavra confluéncia ou a palavra compartilhamento
pelo mundo, fico muito festivo. Quando ouco troca, entretanto,
sempre digo: “Cuidado, ndo é troca, é compartilhamento”. Porque
a troca significa um reldégio por um reldégio, um objeto por outro
objeto, enquanto no compartilhamento temos uma acdo por outra
acao, um gesto por outro gesto, um afeto por outro afeto. E afetos
nao se trocam, se compartilham. Quando me relaciono com afeto
com alguém, recebo uma reciproca desse afeto. O afeto vai e vem.
O compartilhamento é uma coisa que rende (Bispo, 2023. p. 21).

O compartilhamento parte do principio que cada ente que formam os
ecossistemas possui modos de vida, religiosidades, gestos, emocdes e saberes
capazes de ampliar a poténcia vital dos demais entes que coexistem e se
correlacionam. As instituicbes de ensino, ao fluir na perspectiva do
compartilhamento, produzem relagdes humanas que valorizam a diversidade dos
modos de vida operando em uma sociedade nao hierarquizada, mas que
estabelecem a correlacdo de forgas equilibradas na biointeragcao na possibilidade

de aumentar suas formas de poténcia na confluéncia.

CONSIDERACOES FINAIS

Seguindo os ensinamentos das matrizes africanas, quando ha o
encerramento de um Ebd, realiza-se a partilha dos alimentos que foram
ofertados a todos os orixas, tudo dentro de um processo ritualistico que inicia
desde sua preparacdao onde existe a aprendizagem da feitura, do sabor, do
significado, do tempo, da unido entre as pessoas que o preparam, do
envolvimento entre o sagrado e a natureza e destes com 0s seres humanos.
Deste mesmo modo, ao compartilharmos nossos saberes e sentidos encontramos
os fundamentos para nossas vidas, seja dentro dos terreiros ou nos demais

espacos onde vivemos e convivemos.

128



REPECULT

ISSN 2526-2742

Ao pensar no Bori contracolonial para reorientar as formas possiveis de ser
escola e universidade, tecemos nossa escrita a partir da sabedoria sagrada dos
terreiros e da ancestralidade presente na as comunidades quilombolas. O
objetivo central do artigo foi reconhecer como os saberes dos terreiros e das
comunidades quilombolas podem possibilitar outras formas de ser escola e
universidade. Como dois pesquisadores macumbeiros, encantamos nossas
palavras a partir da filosofia Ubuntu e das palavras germinantes de Négo Bispo
para pensar na transformacao das instituicdbes de ensino e, a partir dessa
transformacgao, pensar no impacto sobre a sociedade.

A feitura e o arriamento deste ebd contracolonial, feito com o axé da
ancestralidade, da biointeracdo, da circularidade, da confluéncia, do
compartilhamento e do Ubuntu foi devorado por Exu Enugbarijo, que devolveu
em formato de caos-mundo. Essa caos-mundo produziu uma escola e uma
universidade pluriversal e multirracional, onde a epistemologia com “e”
minusculo demonstra que essas instituicdes de ensino podem romper com o
curriculo eurocéntrico, possibilitando a presenca de outras formas de saber, da
mesma forma que a escola e a universidade pode produzir uma outra forma de
humanidade que olha para a natureza como um ente que deve ser respeitado e
nao um recurso a ser explorado. Que a diversidade de pertencimentos
étnico-raciais, de géneros, de orientacdes sexuais e de perspectivas ontoldgicas,
filosoficas, epistemoldgicas e religiosas pluriversal, polifénicas e polissémicas,
privilegiam um ser e estar no mundo na confluéncia, no compartilhamento e na
cooperagao. Uma escola e uma universidade formando um ecossistema
influenciado pelo Adinkra Sankofa, pois faz o presente respeitando os que vieram
antes e preparando o futuro daqueles que virdo. Que possamos fazer assim como
fez Exu, matar um passaro ontem com a pedra que jogou hoje. Que essa escrita
oralizada, que nosso bori contracolonial, que o ebd arriado nas encruzilhadas
possam servir de pedra lancada hoje para acabar com a colonizacao que assola a

nossa sociedade a séculos.

129



REPECULT

ISSN 2526-2742

REFERENCIAS

ANTONACCI, Maria Antonieta. Memdrias ancoradas em corpos negros. Sao Paulo:
EDUC, 2013.

BISPO dos Santos, AntOnio. Colonizacdo, Quilombos: modos e significados.
Brasilia: INCTI/UnB, 2015.

BISPO dos Santos, Anténio. A Terra da, a terra quer. Sao Paulo: Ubu
Editora/Piseagrama, 2023.

CHAGAS, Wagner dos Santos. "Eu sou porque nds somos”: Experiéncias do
emocionar nas aprendizagens umbandistas. 2017. 190 f. Tese (Doutorado em
Educacdo) —-Programa de Pds-Graduagao em Educacao, Universidade do Vale do
Rio dos Sinos, Sao Leopoldo, 2017. Disponivel em:
http://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/6263

CHAGAS, Wagner dos Santos. O Ubuntu e sua presenca nos espagos
umbandistas. In:Artur César Isaia et al (Orgs.). Histéria, Cultura e Religiosidades
Afro-Brasileiras.Canoas: Editora Fi, 2018.

CHAGAS, Wagner dos Santos; GRAEBIN, Cleusa Maria Gomes.; ROSA, Lucia
Regina Lucas da. BIBLIOTECAS VIVAS DAS RELIGIOES DE MATRIZ AFRO:
DISCUSSOES TEORICAS E METODOLOGICAS. Identidade! [S. I.], v. 26, n. 1 e 2,
p. 222-242, 2021. Disponivel em:
https://revistas.est.edu.br/Identidade/article/view/1203.

DRAVET, Florence Marie; OLIVEIRA, Alan Santos de. Relacbes entre oralidade e
escrita na comunicacdo: Sankofa, um provérbio africano. Miscelanea, Assis, SP,
v. 21, p. 11-30, jan./jun. 2017.

GLISSANT, Edouard. Introducdo a uma poética da diversidade. Juiz de Fora, MG:
UFJF, 2005.

GLISSANT, Edouard. Poética da relacao. Lisboa: Sextante, 2011.

LOUW, Dirk. Ser por meio dos outros: o Ubuntu como cuidado e partilha. Revista
IHU On-line, Sao Leopoldo: Instituto Humanitas - Unisinos, Ano X, n® 353.
2010. https://www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUONIlineEdicao353.pdf

MALOMALO, Bas’llele. “Eu sé existo porque nds existimos”: a ética Ubuntu.
Entrevista concedida a Moisés Sbardelotto. Revista IHU On-line, Sdo Leopoldo,
ano X, n. 353, p. 19-22, 6 dez. 2010.
https://www.ihuonline.unisinos.br/media/pdf/IHUONlineEdicao353.pdf

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela.
Rio de Janeiro: Cobogo, 2021.

130


http://www.repositorio.jesuita.org.br/handle/UNISINOS/6263

REPECULT

ISSN 2526-2742

NASCIMENTO, Alexandre do. Ubuntu como fundamento. UJIMA - Revista de
Estudos Culturais e Afrobrasileiros. 2014.

NOGUERA, Renato. Ubuntu como modo de existir: Elementos gerais para uma
ética afroperspectivista. Revista da ABPN,Guarulhos, v. 3, n. 6, p. 147-150, nov.
2011/fev. 2012.

NOGUERA, Renato. Infdncia em afroperspectiva: articulacbes entre sankofa,
ndaw e terrixistir. Revista Sul-Americana de Filosofia e Educagao,Brasilia, n. 31,
p. 53-70, maio-out. 2019.

NGOMANE, Mungi. Ubuntu todos os dias: eu sou porque nés somos. Tradugao
Sandra Martha Dolinsky.- 3.ed.- Rio de Janeiro: BestSeller,2024.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. Sao Paulo: Companhia das Letras,
2014.

RAMOSE, Mogobe B. The ethics of ubuntu. In: COETZEE, Peter H.; ROUX,
Abraham P.J. (Eds.). The African Philosophy Reader.New York: Routledge, 2002.

RAMOSE, Mogobe B. Globalizacdo e Ubuntu. In:SANTOS, Boaventura de Sousa;
MENESES, Maria Paula (Orgs.). Epistemologias do Sul.Coimbra: Almedina, 2009.

RAMOSE, Mogobe B. A importancia vital do NJs. Entrevista concedida a Moisés
Sbardelotto. Revista IHU On-line, Sao Leopoldo, ano X, n. 353, p. 8-13, 6 dez.
2010.

RAMOSE, Mogobe B. Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana.
Ensaios Filoséficos,Rio de Janeiro, v. 1V, p. 6-25, out. 2011.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Moérula, 2019

SANTOS, Ivanildes Moura. Decolonialidade do ser, saber, poder e
interculturalidade critica: tecendo didlogos com a mitologia dos orixas (p.121 a
131) Metodologias Contracoloniais em relagdes étnicas raciais e de
género/Alexandre de Oliveira Fernandes, Marcos Lopes de Souza, Natalino
Perovano Filho (orgs).-1.ed. - Curitiba:Appris,2023.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Fogo no Mato: A Ciéncia Encantada das
Macumbas. Rio de Janeiro: Mérula, 2018.

YEMONJA, M&e Beata de. Caroco de dendé: A sabedoria dos terreiros. Como
ialorixas e babalorixas passam conhecimento a seus filhos. 2. ed. Rio de Janeiro:
Pallas, 2008.

131



	TECENDO A ESCRITA ORALIZADA NA ANCESTRALIDADE DAS COMUNIDADES TERREIRO: UBUNTU COMO POSSIBILIDADES CONTRACOLONIAIS  

