
 

EXÚ, VOZ E ENCRUZILHADA:  
a oralidade como saber-pedagógico nos Terreiros 

 
 

Vagner Felix da Silva28   
Indira Inda29  

Bruno Cardoso de Menezes Bahia30 
 
 

Resumo 
 
Este trabalho propõe refletir sobre a oralidade como prática pedagógica. 
Inspirado nas epistemologias contracoloniais e nas práticas de cuidado e 
transmissão de saberes que atravessam as Comunidades Tradicionais de Terreiro, 
o estudo se ancora na figura de Exú, orixá da comunicação, das encruzilhadas e 
do movimento. A oralidade, nesse contexto, não é apenas método, mas princípio 
fundante de uma pedagogia que afirma a vida, a ancestralidade e a memória 
coletiva. Nossa escrita está situada no campo das epistemologias do Sul, 
especialmente a partir do pensamento de autores como, Muniz Sodré, Sueli 
Carneiro, Hampâté Bâ e Antônio Bispo, em diálogo com a tradição oral 
afro-brasileira que constitui os terreiros como espaços de formação integral. A 
oralidade aqui é compreendida como um campo de disputa simbólica e política 
frente à hegemonia da escrita e da racionalidade ocidental. Trata-se de 
reconhecer que a fala, o gesto, o silêncio e o corpo são também arquivos e 
mecanismos de conhecimento, e que o ensino que se dá na gira, na cozinha, no 
toque do tambor e nos cantos carrega pedagogias milenares, enraizadas na 
diáspora e na resistência. Este trabalho, portanto, propõe deslocar o olhar sobre 
a educação ao reconhecer a potência educativa das comunidades de terreiro, 
suas cosmologias e seus modos de ensinaraprender. Reivindicando o lugar das 
epistemologias negras e de matrizes africanas no debate acadêmico e 
educacional, reafirmando que Exu não é apenas o mensageiro, mas também o 
caminho. 
 

30 Doutor em Educação pela Universidade Federal do Rio de Janeiro. Atualmente é professor Adjunto lotado no 
Departamento de Teoria e Planejamento de Ensino, Instituto de Educação, Universidade Federal Rural do Rio de 
Janeiro, Coordenador do Programa de Pós-Graduação em Educação Agrícola (PPGEA/UFRRJ) e professor 
Permanente no Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares 
(PPGEduc/UFRRJ) Lattes: http://lattes.cnpq.br/0728241677912831. ). E-mail: brunobahia@ufrrj.br 

29 Mestranda do Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares 
(PPGEDUC/UFRRJ). Rio de Janeiro, Brasil. Lattes: http://lattes.cnpq.br/3528842018127346. E-mail: 
indirainda@ufrrj.br 

28 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Educação, Contextos Contemporâneos e Demandas Populares 
(PPGEDUC/UFRRJ). Rio de Janeiro, Brasil. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0259228783151182. E- mail: 
axevagnersilva@gmail.com 

92 

http://lattes.cnpq.br/0728241677912831
mailto:brunobahia@ufrrj.br
http://lattes.cnpq.br/3528842018127346
mailto:indirainda@ufrrj.br
http://lattes.cnpq.br/0259228783151182
mailto:axevagnersilva@gmail.com


 

Palavras-chave: Oralidade; Comunidades Tradicionais de Terreiro; Exú; 
Epistemologias contracoloniais; Educação e ancestralidade. 
 

 

EXU, VOICE, AND CROSSROADS:  
Orality as Pedagogical Knowledge in Afro-Brazilian Terreiros 

 
Abstract: 
 
This paper proposes a reflection on orality as a pedagogical tool. Inspired by 
counter-colonial epistemologies and the practices of care and knowledge 
transmission present in Traditional Terreiro Communities, the study is grounded 
in the figure of Exu, the orixá of communication, crossroads, and movement. In 
this context, orality is not merely a method, but a founding principle of a 
pedagogy that affirms life, ancestry, and collective memory. Our writing is 
situated within the field of Southern epistemologies, particularly through the 
thinking of authors such as Muniz Sodré, Sueli Carneiro, Hampâté Bâ, and 
Antônio Bispo, in dialogue with the Afro-Brazilian oral tradition that shapes 
terreiros as spaces of holistic formation. Orality here is understood as a field of 
symbolic and political dispute against the hegemony of writing and Western 
rationality. It involves recognizing that speech, gesture, silence, and the body are 
also archives and mechanisms of knowledge, and that the teachings found in the 
gira (ritual circle), in the kitchen, in the beat of the drum, and in songs carry 
ancient pedagogies rooted in diaspora and resistance. This work, therefore, seeks 
to shift the gaze on education by recognizing the educational power of terreiro 
communities, their cosmologies, and their modes of teaching-learning. It claims 
the place of Black and African-based epistemologies within academic and 
educational debates, reaffirming that Exu is not only the messenger, but also the 
path. 
 
Keywords: Orality; Traditional Terreiro Communities; Exú; Counter-colonial 
epistemologies; Education and ancestry. 
 

 

EXÚ, VOZ Y ENCRUCIJADA:  
La oralidad como saber pedagógico en los terreiros afrobrasileños  

 
Resumen 
 
Este trabajo propone reflexionar sobre la oralidad como herramienta pedagógica. 
Inspirado en las epistemologías contracoloniales y en las prácticas de cuidado y 
transmisión de saberes que atraviesan las Comunidades Tradicionales de Terreiro, 
el estudio se basa en la figura de Exu, orixá de la comunicación, las encrucijadas 

93 



 

y el movimiento. En este contexto, la oralidad no es solo un método, sino un 
principio fundacional de una pedagogía que afirma la vida, la ancestralidad y la 
memoria colectiva. Nuestra escritura se sitúa en el campo de las epistemologías 
del Sur, especialmente a partir del pensamiento de autores como Muniz Sodré, 
Sueli Carneiro, Hampâté Bâ y Antônio Bispo, en diálogo con la tradición oral 
afrobrasileña que constituye a los terreiros como espacios de formación integral. 
La oralidad aquí se comprende como un campo de disputa simbólica y política 
frente a la hegemonía de la escritura y de la racionalidad occidental. Se trata de 
reconocer que la palabra, el gesto, el silencio y el cuerpo también son archivos y 
mecanismos de conocimiento, y que la enseñanza que ocurre en la gira, en la 
cocina, en el toque del tambor y en los cantos, contiene pedagogías milenarias, 
enraizadas en la diáspora y en la resistencia. Este trabajo, por lo tanto, propone 
desplazar la mirada sobre la educación al reconocer la potencia educativa de las 
comunidades de terreiro, sus cosmologías y sus modos de enseñar-aprender. 
Reivindica el lugar de las epistemologías negras y de matriz africana en el debate 
académico y educativo, reafirmando que Exu no es solo el mensajero, sino 
también el camino. 
 
Palabras clave: Oralidad; Comunidades Tradicionales de Terreiro; Exu; 
Epistemologías contracoloniales; Educación y ancestralidad. 
 
 
A PEDRA FOI LANÇADA: EXÚ E O INÍCIO DA TRAVESSIA  

  

A ideia para o desenvolvimento desse trabalho surgiu do encontro entre 

dois alunos-pesquisadores que dividem inquietações aproximadas a partir de 

suas vivências com as comunidades de terreiro. Nossas trajetórias percorrem 

caminhos diferentes, entretanto estamos na mesma margem de um rio, guiados 

pelas mesmas águas: as Comunidades Tradicionais de Terreiro e sua relação com 

a Educação.  

Nas múltiplas possibilidades de encontro, eis que nossas encruzilhadas nos 

fizeram compartilhar essas mesmas pertenças: a educação e as religiões de 

matriz africana. Somos filhos de axé e profissionais da educação que vivenciam 

as práticas pedagógicas fomentadas pelo terreiro e partimos desse lugar para 

falar de nós e com os nossos. Confluindo como a circularidade das rodas durante 

os xirês31, circulando os saberes, os conhecimentos e a afetividade por esses 

caminhos. Dessa maneira, nossa escrita está alicerçada nos aprendizados 

31 Rituais com cantos e danças em celebração aos orixás.  

94 



 

ancestrais afro-brasileiros contidos nas casas de axé e nos estudos acadêmicos 

que, de alguma forma, conseguem dialogar com esse campo epistemológico.  

 Propomos, assim, analisar de que modo a tradição oral presente nas 

religiões afro-brasileiras, projeta-se como instrumento pedagógico capaz de 

fomentar processos de ensino-aprendizagens que discursam a favor da vida e 

colocam em questionamento a centralidade hegemônica do modelo educacional 

cartesiano de herança jesuítica. As contribuições de Antônio Bispo dos Santos32 

(2023) e Hampâté Bâ (2010), nos fazem refletir que a oralidade é capaz de 

empreender movimentos que contribuem para a realização de uma educação que 

tem como mote a emancipação dos sujeitos e a contracolonialidade. 

Para as Comunidades Tradicionais de Terreiro, a oralidade é fundamento, é 

a grande responsável pela estruturação dos saberes ancestrais e caminho pelo 

qual se desenvolvem as organizações litúrgicas, sociais e culturais de herança 

africana em diáspora. Ou seja, a palavra (falada ou cantada) no contexto de uma 

educação nos terreiros ganha força e possibilita o acesso a modos de 

aprenderensinar (CAPUTO, 2018) que, sob a lógica colonialista, não faz nenhum 

sentido.  

Para nos aventurarmos nessa escrita, buscamos na figura de Exú a 

compreensão e a valorização das sabedorias contidas nos terreiros e suas 

potencialidades no que diz respeito à educação. Afinal, ele é o grande 

comunicador entre os deuses e os homens, o senhor que tem sempre a palavra 

afiada. Quem melhor para nos apresentar a oralidade como ferramenta que 

propicia outras formas pedagógicas de ensinar, aprender e resistir? 

Assim, ofertamos nosso padê33, de forma simbólica, como fazem os 

terreiros antes de qualquer cerimônia, ao senhor da encruzilhada e pedimos 

licença para que nossa escrita seja compreendida durante esse trabalho. Nosso 

ebó34 foi ofertado, nossa gira35 foi aberta! A pedra foi lançada: Mojubá Exú, 

Laroiê! 

35 O mesmo que xirê.  

34 Oferenda.  

33 Alimento preparado com azeite de dendê e farinha de mandioca muito apreciado por Exú.  

32 De agora em diante todas as vezes que citarmos esse intelectual quilombola, utilizaremos a forma popular 
como esse mestre e camarada era carinhosamente chamado: Nego Bispo.  

95 



 

Há um ditado iorubá que diz o seguinte: “Exú matou um pássaro ontem 

com uma pedra que só atirou hoje”. Nossos mais velhos dizem que esse 

ensinamento mítico-ancestral está ligado à temporalidade desse orixá, sendo ele 

próprio o passado, o presente e o futuro. Ou seja, Exú é o espiral de infinitas 

possibilidades e isso faz com que ele rompa a noção de tempo-espaço que 

conhecemos, colocando-se onde e quando quiser. Fazendo com que as definições 

colonialistas sobre sua figura sejam todas desatadas, pois essas não dão conta 

da sua magnitude.  

Partindo dessa encruzilhada, compreendemos que Exú nos evoca a olhar 

para o passado (ontem) na tentativa de fazer os devidos acertos, recuperando na 

ancestralidade epistemologias que o processo colonial tentou apagar. A pedra 

que Exú lança no presente (hoje) nos convida a realizar estratégias insurgentes 

para que os caminhos atuais sejam reinventados. Dito isso, a partir dessa 

máxima de Exú voltamos ao ontem para que consigamos compreender que a 

oralidade é uma ferramenta, uma pedra ancestral que pode ser mirada e acertar 

em cheio o modelo pedagógico que, mesmo após a promulgação da lei 

10.639/2003, insiste em deslegitimar os percursos educacionais que não se 

baseiam na cultura branca-cristã-europeia.  

Esse estudo, portanto, propõe evidenciar como as epistemologias de 

terreiro desafiam a colonialidade dos saberes e abrem caminhos para a 

construção do conhecimento. Ao centrar a oralidade como tecnologia ancestral de 

ensino, reafirmamos a importância das narrativas orais e das práticas 

comunitárias como formas legítimas de produção e transmissão dos saberes. 

Assim, ao evocarmos Exú, pedimos a ele o reconhecimento da educação 

contracolonial e o resgate de epistemologias ancestrais que historicamente foram 

silenciadas. 

 

ENTRE TRAVESSIA, MEMÓRIA E INSURGÊNCIA: VOZES E CORPOS QUE 
PERSISTEM 

Na costa do Benin, na África, localização de inúmeros portos escravagistas, 

conta-se que havia a realização de um ritual antes dos escravizados 

embarcarem. Ele consistia em fazer com que esses indivíduos dessem voltas em 

torno de uma grande árvore, acreditando que assim eles esqueceriam suas 

96 



 

origens, suas memórias e suas identidades. Não bastasse todo processo de 

desterritorialização, era preciso destituir todo e qualquer vestígio de 

pertencimento desses seres humanos para com sua terra-mãe.  

Rememoramos esse episódio, que ficou conhecido como a Árvore do 

Esquecimento, para que tenhamos a dimensão de toda arquitetura executada 

pela máquina colonial com a finalidade de fazer com que sujeitos escravizados, 

forçados a uma travessia desumana, tivessem seu direito à memória apagado.  

Nego Bispo (2023), realiza uma comparação entre a colonização e o processo de 

adestramento. Segundo ele, ambos são constituídos por rituais semelhantes 

como: dominação, distanciamento dos modos e práticas de vidas e imposição de 

uma outra realidade. Ou seja, o processo de dominação colonialista tem como 

finalidade a negação das origens dos povos e seres humanos colonizados.  

 Deram-lhes novos nomes, tiram-lhes a liberdade, mas não contavam que 

em seus corpos estavam resguardadas tecnologias ancestrais capazes de resistir 

e se reconstruírem nas bandas do outro lado do Atlântico. Mesmo diante de todo 

horror provocado pelas múltiplas formas de violências, o anseio pela vida 

manteve acesa as sabedorias e estratégias que desafiavam o poder vigente, 

permitindo a elaboração de práticas capazes de fixar seus ritos e promover a 

resistência.  Dentre os muitos movimentos e organizações realizados pelos 

africanos e afrodescendentes no Novo Mundo, destacam-se as Comunidades 

Tradicionais de Terreiro responsáveis por promover “formas de associativismo 

negro com capacidade de mobilização” (PARÉS, 2019, p.283).   

 Sobre o processo de surgimento dos terreiros e as reelaborações das 

práticas socioculturais em terras pindorâmicas, trazemos as contribuições dos 

professores Luiz Antônio Simas e Luiz Rufino (2018) que utilizam um mito 

atribuído a Elegbara36 para exemplificar esses movimentos. Segundo o itan37 em 

questão, Exú teve seu corpo segmentado pelo próprio pai e cada parte arrancada 

de si tornou-se uma Yangí38, possibilitando o nascimento de outra vida. Assim 

como Elegbara, povos africanos tiveram suas existências desmembradas pelo 

tráfico de seres humanos e foi preciso ressignificar as formas de existir e estar 

38 Lê-se Yangui. Espécie de pedra que representa o próprio orixá Exú.  

37 Relatos míticos-ancestrais. 

36 Um dos títulos atribuído ao orixá Exú.  

97 



 

no mundo. E o terreiro é resultado dessa reorganização a partir da noção de 

pertencimento, da reconstrução dos laços familiares e das identidades.  

 

A diáspora africana é como Yangí, um fenômeno de 
despedaçamento e de invenção. Cada fragmento dos saberes, das 
memórias e dos espíritos negro-africanos que por aqui baixam são 
pedaços de um corpo maior que mesmo recortado se coloca de pé 
e segue seu caminho dinamizando a vida. (SIMAS; RUFINO, 2018, 
p.12) 

 

As comunidades de terreiro resguardam grande parte da herança social e 

cultural africana e afro-brasileira (BARROS, 2009) e, por isso, extrapolam o 

campo litúrgico, constituem-se como espaços políticos, educativos e 

civilizatórios. Sua existência, por si só, é um gesto contracolonial, pois opera e 

existe a partir de mecanismos não coloniais que subvertem a ordem e a dinâmica 

instaurada pela lógica eurocentrada do apagamento e da exclusão (BISPO, 

2023). Entre os diversos elementos ressignificados nesses espaços, o processo 

de ensino-aprendizagem destaca-se por atuar na contramão da pedagogia da 

desumanização, ao promover valores morais, sociais e educativos por meio das 

vivências 

O modo como as comunidades de terreiro transmite conhecimentos e 

filosofias desafiam a imposição da escrita em livros, cálculos e cadernos como 

forma única e legítima dos saberes. A tradição oral preservada nos ritos, 

cantigas, narrativas míticas e ensinamentos cotidianos, constitui um repertório 

pedagógico que se ancora na circularidade, na coletividade e na afetividade. Essa 

lógica se contrapõe ao modelo ocidental hegemônico de ensino, que privilegia a 

fragmentação e a hierarquia. No livro Pedagogia do Axé, o Babalorixá Adailton 

Moreira Costa (2024) afirma o seguinte: 

 

“O saber não ocupa espaço!”, sempre dizemos. E vamos além do 
que as mentes obtusas da colonialidade se propõe: casa de 
Candomblé é uma faculdade que não dá diploma! O aprendizado é 
infinito. Estamos em uma eterna formação - ritual, política, 
econômica, filosófica, cultural e, acima de tudo, comunal. Não 
existe saber que não tenha sido ensinado, aprendido e apreendido 
por quem vivenciou e por quem se propôs a vivenciar os núcleos 
de ensinamentos sobre o que é uma comunidade de terreiro. 
(p.12) 

 
98 



 

O terreiro educa nossa gente. É um espaço de convívio e formação, onde 

as crianças aprendem o respeito aos seus mais velhos, sabem o porquê de ritos 

e tradições, precisam observar, escutar, manusear, entendem o uso das plantas, 

dos animais, da água e sobretudo a função essencial à vida através desses 

elementos. Não existe axé sem folha e sem água, o que demonstra o poder 

educacional que existe no espaço sagrado que não vem escrito em livros e 

códigos.  

O cuidado com as forças da natureza, a vivência coletiva e a partilha, 

constituem fundamentos plantados dentro de todas as Comunidades Tradicionais 

de Terreiro. Durante os estudos realizados pela professora Stela Caputo (2012), 

foi possível observa que os movimentos pedagógicos presentes nos terreiros 

estão em desacordo com a norma colonialista vigente, pois há uma teia de 

saberes que educa a partir e para a diversidade, promovendo uma 

horizontalidade do saber entre os sujeitos naquele espaço.  

Na religião, é possível que uma criança, segundo as hierarquias, seja mais 

velha que um adulto. Em algum momento, ela pode ensinar algo a alguém com 

idade biológica superior. Como afirma Caputo (2020, p.387), “não há uma 

barreira para ensinar e aprender que separe as crianças dos adultos em 

terreiros”, e ali, naquele local, a criança é respeitada e valorizada nos seus 

saberes, algo que, comumente não acontece nas escolas. 

 Helena Theodoro (2024), complementa essa crítica ao modelo escolar:  

 

Na escola brasileira, cria-se um tipo de leitura que é, 
simplesmente, o reconhecimento das letras, é uma leitura 
interpretativa voltada para o que o outro disse que aquilo é, em 
que você começa recebendo um conceito e depois aplica esse 
conceito à realidade. Na nossa tradição, a gente vive primeiro e, 
depois das vivências, a gente chega ao conceito. Porque o conceito 
é resultado das vivências que você teve. O que a gente tem no 
mundo judaíco-cristão é que primeiro você diz o que precisa fazer, 
e não observa o que é feito (Theodoro, 2024, p. 169).  

 

Dessa forma, as Comunidades Tradicionais de Terreiro configuram-se como 

territórios educativos que tensionam a lógica ocidental moderna-colonial, 

sustentando formas próprias de socialização, aprendizagem e transmissão de 

conhecimentos, onde a oralidade opera como tecnologia epistêmica que 

99 



 

reescreve a memória coletiva e reorganiza os vínculos sociais numa pedagogia 

viva, plural e encarnada. Assim, os terreiros não apenas preservam saberes 

ancestrais, mas propõem uma pedagogia que interpela os paradigmas 

hegemônicos, reivindicando o reconhecimento das epistemologias negras como 

fundamentos legítimos de existência e formação.  

 

ORALIDADE VIVA, CONTRACOLONIALIDADE ATIVA: SABERES QUE 

DESAFIAM O COLONIALISMO 

   

O processo de colonização produziu muitas formas de dominar e doutrinar 

os indivíduos que viviam sob seu regime na condição de escravizados. A 

utilização da violência sem dúvida é a que mais ganha evidência ao estudarmos 

esse período, entretanto outras formas de controle também foram utilizadas para 

que o objetivo fosse alcançado. O professor Muniz Sodré (2012) destaca que a 

dominação cultural e epistêmica exercida pela razão dominante também são 

ferramentas eficazes que nem sempre necessitam da força física para se 

instalarem. Ou seja, mesmo após os processos de descolonização política, ações 

colonialistas continuam controlando os corpos e mentes deslegitimando outras 

possibilidades de existências. 

A colonialidade dos saberes se expressa na formação histórica das 

instituições brasileiras de ensino, que reproduzem epistemologias eurocêntricas e 

invisibilizam as matrizes africanas e ameríndias de conhecimento. Como 

argumenta Aníbal Quijano (2005), a colonialidade se perpetua mesmo após o fim 

do colonialismo formal, sustentando-se em hierarquias raciais, econômicas, 

religiosas e epistêmicas. Esse processo implica na desvalorização e ocultação das 

epistemologias africanas e indígenas, reforçando uma lógica monocultural e 

excludente no campo educacional. 

Nesse sentido, a concepção do que é considerado conhecimento está 

intrinsecamente ligado aos conceitos ocidentais, colocando a Europa como centro 

da civilidade e da ciência, o que por sua vez cria projetos de subalternização e 

marginalização de outros saberes. Seguindo esse pensamento a tradição oral é 

vista como uma conduta atrasada e incapaz de produzir experiências, não 

encontrando espaços nas estantes da colonialidade.  
100 



 

Entretanto, na outra margem do rio, nos Terreiros, ela configura-se como 

um grande emaranhado de outras alternativas que propiciam novos caminhos. 

Segundo Vansina (2010, p.140), “a oralidade é uma atitude diante da realidade e 

não a ausência de uma habilidade”, ou seja, podemos compreendê-la como 

sistema de comunicação completo e tão complexo quanto a escrita para a 

modernidade. Sua estrutura cria e recria rupturas diante da realidade pensada e 

executada pela herança colonial. Assim, a oralidade, contida nos itans, nas 

cantigas, àdúràs39 e oríkìs40 legitima saberes, aprendizagem e processos 

identitários.  

Nas casas de religiões afro-brasileiras, os mais velhos são os responsáveis 

por conduzir os ensinamentos dos mais novos (esses podem ser crianças ou os 

recém iniciados na religião). Esse processo é realizado de maneira natural, nas 

práticas do dia-a-dia por meio da observação e da repetição. Aos mais velhos são 

destinadas funções importantes naquela sociedade e são sempre convocados 

quando necessitam dos seus conselhos e sabedoria para que algum impasse seja 

resolvido. Porém isso não os coloca num lugar de superioridade em relação aos 

mais novos e as crianças, por exemplo. Afinal, a forma de ensinaraprender nos 

Terreiros compreende uma metodologia e entendimento do ser humano como 

parte do sagrado e importante para construção do espaço, seja ele criança, 

adolescente, adulto ou idoso. 

 Essa metodologia ancestral, presente nos processos educativos africanos 

em contexto diaspórico, sobrevive e se atualiza nos terreiros. Como ensina 

Amadou Hampâté Bâ (2010) os aprendizados de determinados ofícios essenciais 

para a manutenção da comunidade aconteciam a partir da transmissão das 

experiências vividas pelos mais velhos. Não havia o auxílio da escrita, eram as 

práticas cotidianas e a oralidade as responsáveis pela educação dos mais novos. 

“Somente por meio de um sujeito que fala (ensina) e outro sujeito que escuta e 

observa (aprende) que as tradições se mantinham vivas” (M. BARBOSA; E. 

BARBOSA; VASCONCELOS, 2021, p. 5).  

Dessa maneira, a oralidade constitui umas das principais ferramentas 

pedagógicas na educação realizada nos Terreiros. Ela é responsável por propiciar 

40 Rezas cantadas aos orixás.  

39 Rezas aos orixás.  

101 



 

espaços de diálogos e abrir caminhos para a realização de um ensinaraprender 

de forma horizontal. É por meio da palavra (falada e não escrita) que novos 

saberes vão sendo construídos, novas imagens do mundo vão sendo tecidas. 

Uma outra forma de educar nasce a partir da palavra, ela dinamiza a capacidade 

do indivíduo no processo de aprendizagem e se apresenta como instrumento que 

não cabe nos enquadramentos colonialistas.   

 

A tradição oral é a grande escala da vida, e dela recupera e 
relaciona todos os aspectos. Pode parecer caótica àqueles que não 
lhe descortinam o segredo e desconcertar a mentalidade 
cartesiana acostumada a separar tudo em categorias bem 
definidas. Dentro da tradição oral, na verdade, o espiritual e o 
material não estão dissociados. Ao passar do esotérico para o 
exotérico, a tradição oral consegue colocar-se ao alcance dos 
homens, falar-lhes de acordo com o entendimento humano, 
revelar-se de acordo com as aptidões humanas. Ela é ao mesmo 
tempo religião, conhecimento, ciência natural, iniciação à arte, 
história, divertimento e recreação, uma vez que todo pormenor 
sempre nos permite remontar à Unidade primordial. (Hampêté Bâ, 
2010, p. 169) 

 

A partir da concepção apresentada por Amadou Hampêté Bâ, podemos 

compreender a oralidade como fonte de força que transforma, e produz vida, e 

conhecimentos diversos nas Comunidades Tradicionais de Terreiro. A partir dela e 

por meio dela é que se movimentam os aprendizados e as condutas cotidianas 

individuais e coletivas.  

Diferente do processo educativo que as crianças encontram nas escolas 

formais, a vivência com sua família-de-santo possibilita, através da oralidade, 

que outras leituras e outras formas de assimilação dos conteúdos sejam 

desenvolvidas. Isso faz com que esses sujeitos sejam capazes de construírem 

sua própria noção de identidade, algo que no ensino hegemônico nem sempre é 

possível. 

Na tentativa de apagamento dos saberes construídos pela tradição oral nos 

terreiros, a escrita se afirma como uma única possibilidade de entendimento do 

mundo e construção de conhecimento, gerando divisões e classificações entre os 

sujeitos a partir de nomenclaturas como letrado e não-letrado. Mas devemos 

lembrar que saber as instruções da cartilha colonial não é maior do que o saber 

orgânico (BISPO 2023), construído na coletividade, tendo a oralidade como fio 

102 



 

condutor. É possível não saber ler a cartilha produzida pelo colonialismo e ainda 

sim ser letrado pelas leituras do mundo (FREIRE, 2023). Será que o outro 

também é capaz de ser letrado a partir da que cantamos, rezamos e 

compartilhamos nos terreiros?  

A oralidade produz uma encruzilhada onde os saberes coloniais são postos 

a prova, são devorados pela boca de Exú e transformados em outras 

possibilidades. Nas encruzilhadas, morada de Exú, criadas pela oralidade, 

emergiu uma pedagogia da circularidade, da afetividade e do resgate coletivos 

de outras formas de aprenderensinar. No cruzo entre a fala e a escrita, outras 

inúmeras perspectivas surgem. As encruzilhadas promovem o desencontro e 

transformam as ideias coloniais do avesso, fazendo cair por terra a noção de 

educação que se orienta a partir da manutenção de um poder hegemônico e 

excludente.  

No contexto das Comunidades Tradicionais de Terreiro, a tradição oral 

emerge como um dispositivo contracolonial e como objeto da resistência 

epistêmica negra. Sueli Carneiro (2005) introduz a noção de epistemologia da 

diáspora, destacando que os conhecimentos produzidos por populações negras 

na diáspora africana são marginalizados por uma estrutura epistêmica 

eurocentrada que deslegitima suas formas de saber. Para Carneiro, o 

epistemicídio opera, até hoje, como um mecanismo de exclusão e violência 

simbólica que nega a existência e a validade dos outros sistemas de 

conhecimento. Assim, a oralidade nos terreiros não apenas preserva tradições, 

mas também se impõe como uma ferramenta pedagógica de construção 

identitária. 

A tradição oral não se resume apenas na transmissão de conhecimento e 

de saberes. Ela evade a ideia que o ocidente alimenta por ensinar, pois através 

dela há um processo de formação que consiste na confiança entre quem ensina e 

quem aprende, ao passo que ambos são tomados pela experiência de permitir 

que um adentre o universo do outro, gerando uma relação de cumplicidade. 

Afinal, quem está disposto a ensinar não pode de forma alguma partir do 

pressuposto que outro não detém nenhum conhecimento.  

Os terreiros empregam, por meio da oralidade, conhecimentos que serão 

imprescindíveis para existência e formação do indivíduo em sua totalidade, ou 
103 



 

seja, não são apenas saberes que ficarão restritos ao espaço geográfico daquela 

comunidade, esses podem e devem ser acessados ao longo da existência 

fornecendo possibilidades de transformação coletiva. Por isso, evocamos a figura 

de Exú e sua encruzilhada como potências capazes de aglutinar e amplificar 

outras formas de processos pedagógicos, fortalecendo a confluência entre os 

saberes orgânicos contidos nos terreiros e a formação de um modelo de 

educação comprometido com o antirracismo, com a valorização da cultura 

popular, com os saberes de nossos mestres e mestras. Uma educação onde haja 

Exú e sua encruzilhada como potências de reinvenção e reelaboração dos 

currículos.   

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: A PEDRA QUE FALA, O SABER QUE CAMINHA 

 

Buscou-se a partir desse trabalho, evidenciar que a oralidade, na 

cosmovisão das Comunidades Tradicionais de Terreiro, estar para além de um 

mero mecanismo de comunicação. Ela é prática pedagógica calcada nos saberes 

ancestrais afro-brasileiro, nascida, mantida e partilhada de forma coletiva. A 

tradição oral é o fundamento que desafia o epistemicídio e propõem outras 

epistemologias, outros caminhos para o conhecimento.  

Realizamos nossa travessia ao lado de Exú, senhor dos movimentos, para 

que pudéssemos elucidar as potências que a oralidade pode atribuir nos 

processos de ensino-aprendizagem. Buscamos aferir que a oralidade marca uma 

outra forma de se inscrever no mundo, uma presença que se faz com os gestos, 

com o corpo, com a escuta, a observação e com o axé transmitido dos mais 

velhos para os mais novos. Educar com e na oralidade é promover rupturas com 

a lógica cartesiana na tentativa de reencantar as formas de aprenderensinar.  

Como nos ensinou o mestre Nego Bispo (2023), os saberes orgânicos 

contidos nas comunidades tradicionais não apenas desafiam o colonialismo, eles 

promovem mudanças do interior para o exterior, ou seja, desconstroem sentidos 

implementados pelo outro e feito água vai ganhando caminho, subvertendo a 

lógica e rasurando as certezas. Como citado no corpo deste trabalho, o 

conhecimento através da oralidade se espalha, se perpetua através de olhos e 

escutas que educam e são educados.  
104 



 

Partimos da encruzilhada porque gostaríamos de provocar a inversão 

euro-cristã-ocidental que define quais conhecimentos podem ser ou não 

legítimos. A encruzilhada propõe uma reorganização dos currículos, dos espaços 

e dos sentidos de educar, a partir de epistemologias africanas e afro-brasileiras 

que contracolonizam e florescem no chão das casas de axé.  

Ao final da travessia na companhia de Exú e sua pedra, ofertamos algumas 

indagações: e se o processo de ensino-aprendizagem promovesse mais a escuta 

sensível em contra partida a tentativa de dominação e alienação? E se, ao invés 

de excluir, a escola incluísse e compartilhasse com os terreiros seus saberes? 

Acreditamos que, talvez, assim pudéssemos promover um ambiente de 

aprendizado em que todos fossem valorizados e respeitados, e não 

enxergaríamos o outro apenas com as lentes coloniais que nos deram.  

Exú matou um pássaro ontem com a pedra que lançou hoje. Que nosso 

trabalho seja também uma dessas pedras lançadas por ele: que carregue a 

intenção fincada na encruzilhada das possibilidades de futuros outros, onde os 

saberes negro-ancestrais sejam caminhos e memórias, apontando que há muitas 

maneiras de aprender.   

Laroiê! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

105 



 

REFERÊNCIAS 

BÂ, Amadou Hampâté. A tradição viva. In: KI-ZERBO, Joseph (editor). História 

geral da África I: Metodologia e pré-história da África. – 2.ed. rev. – Brasília: 

UNESCO, 2010. p. 167-212.  

BARBOSA, Madelyne dos Santos; BARBOSA, Eden dos Santos; VASCONCELOS, 

José Gerando. Memória e oralidade, sementes da educação africana plantadas na 

diáspora. Ensino em Perspectivas, Fortaleza, v. 2, n. 4, p. 1-11, 2021. Disponível 

em: https://revistas.uece.br/index.php/ensinoemperspectivas/. Acesso em: 14 

abril 2025.  

BARROS, José Flávio Pessoa de. O banquete do rei... Olubajé: uma introdução à 

música sacra afro-brasileira. Rio de Janeiro: Pallas, 2009.  

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu 

Editora/PISEAGRAMA, 2023.  

BRASIL, Lei nº 10.639, 09 de janeiro de 2003. Inclui a obrigatoriedade da 

temática “História e Cultura Afro-Brasileira” no currículo oficial da rede de ensino. 

Diário Oficial da União, Brasília, DF, 10 jan. 2003, seção 1, p. 1.  

CAPUTO, Stela Guedes. Repara o miúdo, narrar kékeré: notas sobre nossa 

fotoetnopoética com criança de terreiros. Revista Teias. v. 19. n. 53. p. 36-61. 

Abr./Jun. 2018 

CAPUTO, Stela Guedes. Questões sobre gestão, formação e avaliação a respeito 

do ensino religioso na escola pública do Rio de Janeiro. Revista da FAAEBA: 

Educação e Contemporaneidade [online]. 2012, vol.21, n.38, pp.199-213. ISSN 

0104-7043. 

CAPUTO, Stela Guedes. "As crianças de terreiros somos nós, as importantes": 

mais algumas questões sobre os Estudos com Crianças de Terreiros. Revista 

Educação e Cultura Contemporânea, [S. l.], v. 17, n. 48, p. 383–407, 2020. 

Disponível em: 

https://mestradoedoutoradoestacio.periodicoscientificos.com.br/index.php/reedu

c/article/view/7603. Acesso em: 21 mai. 2025. 

106 

https://revistas.uece.br/index.php/ensinoemperspectivas/


 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como 

fundamento do ser. 2005. Tese (Doutorado) – Universidade de São Paulo, São 

Paulo, 2005. Acesso em: 25 mar. 2025. 

COSTA, Adailton Moreira. Prefácio. In: SOUZA, Renata; DÁRIO, Pai (Orgs.). 

Pedagogia do axé: saberes, lutas e resistência dos povos de terreiro. Rio de 

Janeiro: Aruanda, 2024. p. 12. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do oprimido. 86 ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 2023. 

PARÉS, Luís Nicolaus. Religiosidades. In: SCHWARCZ, Lília e GOMES, Flávio. 

Dicionário da Escravidão e liberdade. São Paulo: Companhia das Letras, 2019. p. 

377-383. 

QUIJANO, Anibal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: 

QUIJANO, Anibal. A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais, 

perspectivas latino-americanas. Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 117-142. 

SIMAS, Luiz Antônio e RUFINO, Luiz. Fogo no mato: a ciência encantada das 

macumbas. 1 ed. Rio de Janeiro: Mórula, 2018.  

SODRÉ, Muniz. Reinventando a educação: diversidade, descolonização e redes. 

Editora Vozes Limitada, 2012. 

THEODORO, Helena. [Sem título]. In: SOUZA, Renata; DÁRIO, Pai (Orgs.). 

Pedagogia do axé: saberes, lutas e resistência dos povos de terreiro. Rio de 

Janeiro: Aruanda, 2024. p. 169. 

VANSINA, J.  A tradição oral e sua metodologia. In: KI-ZERBO, Joseph (editor). 

História geral da África I: Metodologia e pré-história da África. – 2.ed. rev. – 

Brasília: UNESCO, 2010. p. 139-166 

 

 

 

 

 

107 


	EXÚ, VOZ E ENCRUZILHADA:  
	a oralidade como saber-pedagógico nos Terreiros 

