
 

O GRIOT DE IYA N’LA: Severo D’Acelino e a revisitação da 
ancestralidade afro-sergipana 

 
Jéssica Francisca Mota dos Santos24 

Daiana Castro Barbosa25 
Alessandra Corrêa de Souza26 

 
Resumo 
 
 
Este artigo tem como foco investigar o papel da literatura negro-sergipana como 
instrumento de resgate da ancestralidade africana, espiritualidade e o papel da 
mulher negra, a partir da escrita literária de Severo D’acelino em Cânticos de 
Contar Contos (2019) e Panáfrica África Iya N’la (2002). Este estudo tem como 
objetivo apresentar a literatura negro-sergipana como método para  descolonizar 
as narrativas únicas que foram impostas e ocupam o centro do cânone literário. 
Como aporte teórico, destacam-se as contribuições de  Cida Bento (2022), 
Renato Noguera (2018), Sueli Carneiro (2023) entre outros. Neste diálogo, os 
resultados parciais são problematizar o papel da ancestralidade  a partir das 
lentes das espiritualidades tradicionais africanas e como estas memórias e 
práticas foram e são ressignificadas na diáspora negra no estado de Sergipe, 
assim como explorar as conexões entre o matriarcado, a ancestralidade e as 
religiosidades africanas nos contos (2019): Jacinta Clotilde a guerreira de Ewá, 
Quintino de Lacerda: o arauto da serra e O castigo de Oiya e nos poemas (2002) 
- Suplício racial e Sinal de alerta. Conclui-se que a  escrita dacelina é o "território 
de reexistência", onde a literatura opera como ferramenta de resgate e 
reconexão com os rastros resíduos da diáspora negra. 
 
Palavras-chave: Severo D’Acelino; Ancestralidade; Espiritualidade; 
Matriarcado; Literatura negro-sergipana. 
 

 
THE GRIOT OF IYA N'LA: Severo D’Acelino and the revisiting of 

Afro-Sergipe ancestry 

Abstract 

26 Doutora em literatura comparada. Professora de Literaturas Hispânicas e Afro-brasileira 
do Departamento de Letras Estrangeiras da Universidade Federal de Sergipe (UFS). 
Professora de Literaturas AFRO-LATINO-AMERICANAS. Área de Concentração: Estudos 
Literários - Linha de Pesquisa Literatura Comparada no Programa de Pós- Graduação em 
Letras (PPGL)/UFS. Lattes: http://lattes.cnpq.br/0195174942608154 E-mail: 
professoraalessandra@academico.ufs.br 

25 Mestranda em Letras pela Universidade Federal de Sergipe (UFS). Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/0346949382053695 E-mail: daianacastrobarbosa@gmail.com 

24 Mestranda em Letras pela Universidade Federal de Sergipe (UFS). Lattes: 
http://lattes.cnpq.br/4201468803068194 E-mail: jessicam.posgraduacao@gmail.com 

70 



 

 

This article focuses on investigating the role of Black-Sergipano literature as an 
instrument for reclaiming African ancestry, spirituality, and the role of Black 
women, based on the literary works of Severo D’Acelino in Cânticos de Contar 
Contos (2019) and Panáfrica África Iya N’la (2002). This study aims to present 
Black-Sergipano literature as a method for decolonizing the single narratives that 
have been imposed and occupy the center of the literary canon. The theoretical 
framework highlights contributions by Cida Bento (2022), Renato Noguera 
(2018), Sueli Carneiro (2023), among others. Through this dialogue, partial 
results problematize the role of ancestry through the lens of traditional African 
spiritualities and how these memories and practices have been and continue to 
be re-signified in the Black diaspora in the state of Sergipe, as well as exploring 
the connections between matriarchy, ancestry, and African religiosities in the 
short stories (2019):Jacinta Clotilde a guerreira de Ewá, Quintino de Lacerda: o 
arauto da serra and O castigo de Oiya and in the poems (2002) - Suplício racial 
and Sinal de alerta. It concludes that D’Acelinian writing is a “territory of 
re-existence,” where literature operates as a tool for reclaiming and reconnecting 
with the residual traces of the Black diaspora. 

 
 
Keywords: Severo D’Acelino; Ancestry; Spirituality; Matriarchy; 
Black-Sergipana literature. 
 

El GRIOT DE IYA N’LA: Severo D’Acelino y la revisita de la 
ancestralidad afro-sergipana 

 
Resumen 
 

Este artículo se enfoca en investigar el papel de la literatura negro-sergipana 
como instrumento de rescate de la ancestralidad africana, la espiritualidad y el 
papel de la mujer negra, a partir de la escritura literaria de Severo D'Acelino en 
Cánticos de Contar Cuentos (2019) y Panáfrica África Iya N'la (2002). Este 
estudio tiene como objetivo presentar la literatura negro-sergipana como método 
para descolonizar las narrativas únicas impuestas que ocupan el centro del canon 
literario. Como marco teórico, destacan las contribuciones de Cida Bento (2022), 
Renato Noguera (2018), Sueli Carneiro (2023), entre otros. En este diálogo, los 
resultados parciales problematizan el papel de la ancestralidad desde las lentes 
de las espiritualidades tradicionales africanas y cómo estas memorias y prácticas 
han sido y son resignificadas en la diáspora negra en el estado de Sergipe, así 
como explorar las conexiones entre el matriarcado, la ancestralidad y las 
religiosidades africanas en los cuentos (2019):  Jacinta Clotilde a guerreira de 
Ewá, Quintino de Lacerda: o arauto da serra y O castigo de Oiya y en los poemas 

71 



 

(2002) - Suplício racial y Sinal de alerta. Se concluye que la escritura dacelina es 
un "territorio de reexistencia", donde la literatura opera como herramienta de 
rescate y reconexión con los rastros residuales de la diáspora negra. 

 
Palabras clave: Severo D’Acelino; Ancestralidad ; Espiritualidad; Matriarcado; 
Literatura Negro-Sergipana. 
 
 
A DESCOLONIZAÇÃO DO CÂNONE LITERÁRIO: SEVERO D'ACELINO E A 

INSERÇÃO DA LITERATURA NEGRO-SERGIPANA NO DEBATE 

PÓS-COLONIAL 

 

Entender a literatura negro-sergipana é fazer uma revisitação à 

ancestralidade africana, a qual permite estudar as identidades, as resistências, 

as memórias coletivas e a luta pela justiça social da população negra em 

diáspora. A literatura negro-sergipana tem utilizado como estratégia discursiva 

as narrativas, experiências, histórias, culturas e denúncias da comunidade 

negra no estado de Sergipe. 

Sergipe é o menor estado da federação brasileira, localiza-se na região 

nordeste do país, possui em sua totalidade 75 municípios e faz divisa com os 

estados de Alagoas a leste e Bahia a oeste. De acordo com o último censo do 

IBGE (2022)  - 74,5% da população sergipana se autodeclara como preta ou 

parda. Levando em consideração estes dados estatísticos, fica evidente a 

importância de estudar e compreender a literatura negro-sergipana, uma vez 

que as vivências e  as experiências negras ocupam de forma relevante o centro 

das narrativas literárias. 

Ao revisitar a ancestralidade negro-sergipana, torna-se evidente a 

diversidade cultural presente em Sergipe. Principalmente ao que concerne a 

influência africana na literatura, música, dança, culinária, religião e em diversas 

manifestações culturais. Dentre os elencados destacamos a literatura, uma vez 

que este é o objetivo deste artigo.  Discutir sobre a literatura negro-sergipana é 

abordar sobre o significado e significante das escrevivências (Conceição 

Evaristo, 1995) na vida cotidiana dos sergipanos, usando a ótica dos povos 

minoritarizados para relatar sobre suas vivências e experiências. 

72 



 

Dentro deste vasto cenário, podemos destacar algumas figuras 

importantes como Beatriz Nascimento, João Sapateiro, Marco Vieira, Mestre 

Saci, Severo D’Acelino, Taylane Cruz, Stella Carvalho, Karolyne Reis entre  

outros.  Entre os citados anteriormente, destacamos a figura de Severo 

D’Acelino, escritor afro-sergipano que atualmente tem 8 (oito) obras 

publicadas: Racismo nas escolas e educação em Sergipe (1998), Panáfrica 

África Iya N’la (2002), Mariow: o terreiro de Ba’ Emiliana (2008), Opará 

revisitado (2016), Quelóide (2018), Cânticos de contar contos (2019), Ode ao 

pensamento inebriado (2023) e Visões do olhar em transe (2025). 

As obras de Severo D’Acelino são um convite para revisitar a 

ancestralidade afro-sergipana, as quais rompem o ciclo de invisibilidade ao 

resgatar a importância dessas raízes na construção das identidades 

afro-sergipanas. É através da literatura de D’Acelino que conseguimos resgatar 

alguns personagens históricos como João Mulungum, Jacinta Clotilde, Quintino de 

Lacerda, Herculano Barbosa, João Sapateiro que por conta do epistemicídio27 

sofrido ao longo da história, foram apagados.  

Partindo desse pressuposto, pode-se observar nas palavras de Sueli 

Carneiro que o epistemicídio “(…) é uma forma de sequestro, rebaixamento ou 

assassinato da razão — as pessoas negras são anuladas enquanto sujeitos do 

conhecimento e inferiorizadas intelectualmente (…)” (Carneiro, 2023, p.13). 

Ainda segundo a filósofa, este dispositivo funciona como equipamento que 

reforça as desigualdades e  as opressões vividas sumariamente pela população 

negra. 

De acordo com Cida Bento, essas desigualdades e opressões são 

reforçadas pelo pacto narcísico que envolve um acordo implícito realizado entre 

indivíduos brancos para manter seus privilégios raciais, mesmo que de forma 

inconsciente. Esse pacto sustenta o apagamento, a exclusão e a marginalização 

das pessoas negras e outras populações representadas historicamente como 

minoritarizadas, protegendo a identidade e a posição de poder dos brancos. 

Conforme afirma a autora:  

27 O termo "epistemicídio" foi cunhado pelo sociólogo português Boaventura de Sousa 
Santos, no entanto nesta pesquisa será utilizado a obra "Dispositivos de racialidade" da 
filósofa Sueli Carneiro. 
 

73 



 

É possível identificar a existência de um pacto narcísico entre 
coletivos que carregam segredos em relação a seus ancestrais, 
atos vergonhosos como assassinatos e violações cometidos por 
antepassados, transmitidos através de gerações e escondidos, 
dentro dos próprios grupos, numa espécie de sepultura secreta.  
(Bento, 2022, p. 19) 
 

Em desobediência discursiva ao pacto narcísico  da branquitude  e todo 

apagamento imposto aos cidadãos afro-sergipanos, Severo oportuniza a 

ancestralidade africana, pois sua escrita reafirma a tradição oral dos africanos e 

permite um diálogo crítico frente às pautas que envolvem temas importantes que 

atravessam a comunidade negra. São textos que representam a vida do negro, a 

história, a cultura, as religiosidades e que também problematizam a  escravidão, 

episódios cotidianos de racismo, apagamento e epistemicídio. Consonante ao 

filósofo Raul Altuno (2014), 

A cultura banta e a negro-africana brotam, expandem-se e 
permanecem pela palavra. Fundamentam-se na oralidade. A 
palavra tem a primazia e nada se mantém nem vive sem ela. Por 
isso, cultivam-na e tratam dela com carinho. Os bantos não 
intelectualizam a palavra. Ela e a pessoa que a pronunciaram estão 
unidas. Por ela e nela a pessoa comunica-se, translada-se e 
prolonga-se. A palavra é a pessoa, compromete-a e empenha-a. 
(Altuna, 2014, p. 88) 
 

Ao reafirmar a tradição oral dos africanos, Severo D’Acelino foi um dos 

primeiros a promover a educação antirracista no ensino básico do estado de 

Sergipe. O autor é  o responsável pela criação do projeto “João Mulungu vai às 

escolas”, o qual foi desenvolvido com o objetivo de levar às escolas palestras e 

oficinas a fim de propagar a cultura e as histórias negras e indígenas. O projeto 

atuou  por alguns anos, no entanto por falta de incentivo e investimento por 

parte do governo do estado foi engavetado. De acordo com Santos (2024):  

 
[...] mesmo antes da implementação da Lei 10.639/03, Severo 
D’Acelino já se dedicava a palestras nas escolas, abordando temas 
de cunho antirracista. Em 1999, iniciou o projeto "João Mulungu 
vai às escolas" em colaboração com a Secretaria de Estado da 
Educação. Através de palestras, encontros e oficinas realizadas em 
escolas públicas da capital e do interior, abordava questões 
relacionadas à história e à cultura afro-brasileira e afro-sergipana. 
(Santos, 2024, p. 718) 
 

Frente ao movimento multiplicador do autor em tela, este trabalho tem 

como eixo estruturador as obras Cânticos de Contar Contos (2019) e Panáfrica 

74 



 

África Iya N’la (2002). A primeira obra é um livro de contos, que aborda temas 

como o protagonismo da mulher negra, personagens históricos, rituais, 

espiritualidade tradicional africana, entre outros, enquanto a segunda trata-se de  

de poesias, nas quais D’Acelino (2002);(2019) utiliza-se das estratégias do 

eu-lírico  para representar as dores, as conquistas, as lutas e o sofrimento 

vivenciados pela comunidade negra desde o período escravocrata à 

contemporaneidade. 

 O objetivo geral deste texto consiste em verificar a tese inicial sobre o 

papel da ancestralidade afro-sergipana a partir das lentes das espiritualidades 

tradicionais africanas e como estas memórias e práticas foram ressignificadas 

durante a diáspora negra em nosso país, em especial no estado de Sergipe. 

Como objetivos específicos, busca-se: a) Analisar as estratégias narrativas de 

Severo D’Acelino ao reconstruir personagens históricos afro-sergipanos. 

b)Explorar as conexões entre o matriarcado, a ancestralidade e  a religiosidade 

africana nas obras a partir dos contos - Jacinta Clotilde a guerreira de Ewá, 

Quintino de Lacerda: o arauto da serra e O castigo de Oiya e as  poesias Suplício 

racial e Sinal de alerta. c) Investigar a representação das mulheres negras na 

literatura afro-sergipana. 

A metodologia  utilizada fundamenta-se a partir da abordagem qualitativa, 

combinando análise literária com os estudos culturais e históricos. Portanto, 

foram selecionados em Cânticos de Contar Contos (2019) os contos Jacinta 

Clotilde a guerreira de Ewá, Quintino de Lacerda: o arauto da serra, O castigo de 

Oiya e em Panáfrica África Iya N'la (2002) os poemas Suplício racial e Sinal de 

alerta. 

A fundamentação teórica deste artigo estrutura-se nos conceitos centrais: 

escrevivência, matriarcado e espiritualidade tradicional africana. O primeiro, 

escrevivência – termo cunhado por Conceição Evaristo – será utilizado para 

analisar como D’Acelino articula as vivências e  as experiências individuais e 

coletivas com a escrita.  

A noção de matriarcado é explorada por meio de Ifi Amadiume (1997), 

auxiliando na compreensão das estruturas familiares e religiosas presentes nos 
75 



 

textos que compõem as análises. Por fim, os estudos de Paul E. Lovejoy (2002) 

contextualizam as práticas culturais na diáspora, enquanto Francisco Martinez 

(2009) e Raul Altuna (2014) contribuem para a análise da espiritualidade 

tradicional africana, permitindo entender as ressignificações das cosmogonias 

africanas em Sergipe. 

Ao integrar ferramentas da crítica literária, estudos culturais e históricos, 

este recorte de pesquisa científica visa ampliar as discussões sobre a literatura 

negra-brasileira, demonstrando como a obra de D’Acelino  insere em um projeto 

político-estético de reivindicação das memórias coletivas das populações 

representadas historicamente como minoritarizadas. 

 

DO CÂNTICO AO POEMA: A ESCRITA LITERÁRIA COMO ATO DE 

RESISTÊNCIA 

A literatura negro-brasileira ocupa um espaço importantíssimo na 

construção da identidade cultural e da história do Brasil. Isso porque, esta atua 

como instrumento de resistência, memória e escrevivências da população negra. 

A literatura negra-brasileira não é apenas uma expressão artística, é uma 

ferramenta política que desafia narrativas hegemônicas e reivindica vozes 

silenciadas. Cuti afirma que a “(...) literatura negro-brasileira, do sussurro ao 

grito, vem alertando para isso, ao buscar seus próprios recursos formais e 

sugerir a necessidade de mudança de paradigmas estético-ideológicos.” (Cuti, 

2010, p.12).  

E é nesse cenário que destacamos a literatura negro-sergipana a partir da 

escrita de Severo D’Acelino, a qual surge como mecanismo utilizado para 

questionar narrativas hegemônicas. Neste cenário, a literatura negro-sergipana 

traz para o centro da discussão literária as vivências e as experiências que foram 

silenciadas e/ou apagadas ao longo da historiografia oficial. 

A produção literária de Severo D’Acelino é um território extremamente 

relevante, pois, entrelaçam as escrevivências, a força do matriarcado negro e a 

espiritualidade tradicional africana. Em seus contos e poesias, o autor apresenta 

76 



 

histórias de resistências, exalta figuras femininas poderosas e reverencia os 

orixás, construindo narrativas que conectam a memória e a celebração da cultura 

negra em diáspora. 

D’Acelino, a partir da sua literatura, desenha a escrevivência ao narrar 

histórias que carregam as marcas das vivências e experiências negras em 

Sergipe. Seus textos não permanecem apenas no campo da ficção, são registros 

que a história oficial tentou apagar. Em Cânticos de Contar Contos (2019), contos 

como Negra Conceição a guerreira de Mulugun e Jacinta Clotilde a guerreira de 

Ewá apresentam mulheres negras guerreiras, cujas trajetórias misturam dores e 

forças, simbolizando a resistência da comunidade negra no período da escravidão 

e que reverberam até os dias atuais. 

O matriarcado aqui aparece como eixo central em alguns contos, 

especialmente na figura de mulheres que lideram, protegem e ensinam. Nesse 

sentido podemos destacar as figuras de “Negra Conceição” e “Jacinta Clotilde”, 

que são retratadas como mulheres fortes e que apesar de viverem no período da 

escravidão tiveram suas trajetórias pautadas na “emancipação das mulheres em 

suas vidas domésticas” (Diop, 2023, p.173) e em outras áreas, nesse sentido, 

essas protagonistas são heroínas vinculadas à luta por liberdade,  representando 

a ancestralidade e o poder matriarcal que estruturou e ainda estrutura muitas 

tradições africanas.  

Outro tema importante é a espiritualidade afro-brasileira que permeia os 

textos de D’Acelino, seja nos contos que retratam os orixás como Ewá, Oyá, 

Ogum, Iemanjá, Xangô, Omolu e Oxum, seja nos poemas de Panáfrica África Iya 

N'la (2002), onde a fé  mistura-se com a luta política. Essa espiritualidade está 

profundamente ligada à tradição oral, pois, como destacado pelo filosófo Raul 

Altuno (2014) na cultura banta e negro-africana, a palavra é o fundamento dessa 

cultura, sendo por meio dela que os saberes, as crenças e as histórias se 

mantêm vivas.  

A oralidade não é apenas um meio de transmissão, mas uma forma de 

existência, em que a palavra e quem a pronuncia estão unidos, 

comprometendo-se mutuamente. Diante disso, D’Acelino, ao trazer os orixás e a 

ancestralidade para sua escrita, reforça essa conexão entre a palavra e a 

77 



 

identidade, demonstrando como a linguagem carrega em si a espiritualidade e a 

resistência da população negra na diáspora. 

Portanto, os textos do escritor afro-sergipano nos convida e instiga a 

aprender mais sobre a cultura negra-sergipana e os personagens históricos, 

oportunizando que vozes silenciadas ao longo da historiografia oficial sejam 

ouvidas e lidas.  

 

ENTRE A ORALIDADE E A ESCRITA: A PERFORMANCE NARRATIVA EM 

CÂNTICOS DE CONTAR CONTOS (2019)  

 

A obra Cânticos de Contar Contos (2019) convida o leitor a conhecer a 

história do negro em Sergipe por meio da literatura, enfatizando o protagonismo 

de homens e mulheres escravizados, libertos, divindades e líderes religiosos de 

origem africana. Como citado na introdução deste artigo, foram selecionados os 

contos Jacinta Clotilde a guerreira de Ewá, Quintino de Lacerda: o arauto da 

serra e O castigo de Oiya. 

 

Jacinta Clotilde:  o matriarcado negro e  a subversão do lugar social da 

mulher escravizada  

 

O conto Jacinta Clotilde a guerreira de Ewá aborda a figura histórica de 

Jacinta Clotilde, mulher negra natural de Estância, que desempenhou papel de 

articuladora nas lutas de resistência negra no estado de Sergipe. Reconstruída 

literariamente por Severo D'Acelino na obra Cânticos de Contar Contos (2019), o 

autor afro-sergipano reivindicou o protagonismo da mulher negra, ao analisar 

através das lentes interseccionais (Collins e Bilge, 2021) como Clotilde 

atravessada por sobreposições sociais de raça, gênero e classe desafiou as 

estruturas do patriarcado colonial e ressignificou o lugar social da mulher negra 

na sociedade da época. 

O conto ficcionaliza a trajetória de Jacinta Clotilde que vai desde a sua 

infância como escravizada até  a sua vida adulta como sinhá de engenho. Em 

Jacinta Clotilde, a guerreira de Ewá apresenta a mulher negra como protagonista 

78 



 

e símbolo da resistência. Nascida escravizada, a personagem pertencia à 

propriedade do Cônego Antônio  Luiz  de  Azevedo, com quem posteriormente se 

casou. Aos 15 anos, teve sua primeira filha, Turibia, e mais quatro filhos: 

Mariana, Antônio, Frederico e Francisco. 

Jacinta Clotilde desempenhava múltiplas funções, incluindo as de mãe, 

esposa, senhora de engenho, administradora, educadora e líder da gleba, que 

abrigava negros, indígenas e ciganos. Assim como o marido, Jacinta era 

profundamente respeitada por sua luta contra a escravidão, mesmo diante de 

riscos pessoais. Com o falecimento do Cônego Azevedo, assumiu a posição de 

sinhá, conforme registrado no inventário deixado por ele. Diante disso, manteve 

o compromisso com a luta contra a escravidão, dedicando-se à família e à 

administração do Engenho Palmeira.  

Ao assumir o papel de sinhá após a morte do Cônego Azevedo, ocupa um 

espaço de poder  que possibilita usar seu status quo como ferramenta de 

proteção comunitária. Portanto, sua trajetória simboliza o empoderamento da 

mulher negra escravizada, rompe com  as estruturas patriarcais ao exercer a 

liderança familiar e comunitária. A antropóloga Ifi Amadiume (1997) redefine o 

matriarcado como um sistema centrado nas estruturas do Mkpuke e na ideologia 

do Umunne (ou Ibenne), no qual as mulheres exercem poder na unidade familiar, 

sendo responsáveis pela provisão biológica e material.  

É justamente neste cenário que a figura Jacinta Clotilde está inserida, na 

maternidade compartilhada onde interrelacionam compaixão/amor/paz 

(Amadiume, 1997). A sua liderança perpassou os limites territoriais impostos 

pela visão eurocêntrica que definem a família com base nos laços sanguíneos, 

isso porque sua liderança estendia-se a negros libertos e fugitivos, indígenas e 

ciganos, criando em sua propriedade um espaço que de dia atuava como 

engenho e à noite como quilombo. Aqui, o quilombo não é apenas um refúgio 

geográfico, mas um alicerce que simboliza a resistência, onde práticas ancestrais 

são recriadas para resistir ao massacre imposto pelo colonialismo. 

Ao intitular o conto - Jacinta Clotilde a guerreira de Ewá , D’Acelino associa 

discursivamente Jacinta ao orixá Ewá que é considerada a deusa da clarividência 

79 



 

e intuição. Trazendo a capacidade de Ewá de ver além da aparência e possibilita 

entender a liderança de Jacinta a partir de uma governança ancestral em que o 

matriarcado desafia “as categorias de gênero ocidentais apresentadas como 

inerentes à natureza (dos corpos)”(Oyěwùmí, 2004, p.8), que binariamente traz 

a oposição entre o masculino e o feminino.  

 

Quintino de Lacerda: as raízes da resistência 

O conto Quintino de Lacerda: O Arauto da Serra, de Severo D'Acelino, é 

uma narrativa que reconstroi a história e a memória negra sergipana a partir do 

personagem histórico Quintino de Lacerda. O conto narra a trajetória de Quintino 

que vai da infância marcada pela violência da escravidão, o que Lovejoy (2002) 

definiu como um sistema de exploração, em que o escravizado era propriedade 

do seu senhor, até sua vida adulta destacando sua conquista como líder 

quilombola e intelectual. 

[...] não tinham o direito à sua própria sexualidade e, por 

extensão, às suas próprias capacidades reprodutivas; e que a 

condição de escravo era herdada, a não ser que fosse tomada 

alguma medida para modificar essa situação. [...] (Lovejoy, 2002, 

p.30) 

O conto inicialmente é ambientado na Vila de Santo Antônio das Almas, 

onde atualmente é o município de Itabaiana-SE. O texto nos apresenta Quintino 

ainda criança, cujo corpo já carregava as marcas da violência da escravidão. 

Ainda na juventude, é vendido e junto ao seu novo dono, posteriormente, migra 

para  Santos-SP, onde é alfabetizado.  

Em Santos/SP, ascende à liderança do Quilombo de Jabaquara, onde 

desenvolve estratégias políticas e acolhe os escravizados fugitivos. Por conta da 

sua projeção social e lealdade ao então presidente da república Marechal 

80 



 

Floriano,  recebeu o título de Major Honorário do Exército Brasileiro, concedido 

pelo governo. Mais tarde candidata-se à eleição para um cargo politíco e se torna 

o primeiro vereador negro eleito no Brasil. 

Além de trazer as conquistas de Quintino, D'Acelino aborda o adoecimento 

mental desse personagem histórico, esse adoecimento é retratado como sintoma 

do cansaço de carregar o peso de lutar contra as estruturas racistas que 

sobrevivem no  pós-abolição. Apesar de desempenhar um papel importante na 

luta contra a escravidão, Lacerda acaba sucumbindo às opressões impostas, 

entretanto deixa um legado de luta e ancestralidade que atravessam gerações. 

Ao intitular o conto como Quintino de Lacerda: o arauto da Serra, 

D'Acelino além de destacar que Quintino foi o mensageiro profético, ressalta que 

este era também um anunciador de mudanças. A serra, neste cenário, 

representa tanto a geografia do quilombo de Jabaquara quanto os obstáculos 

vividos por ele.  

O conto traz como tema central a representação da luta e da resistência da 

comunidade negra ao ficcionalizar a história de um personagem histórico, 

Quintino de Lacerda. O narrador aborda questões cruciais, como a brutalidade da 

escravidão, a solidão do homem negro, a busca por liberdade, e as dificuldades 

enfrentadas por aqueles que ousavam desafiar o sistema vigente. Além de 

abordar estes temas, a narrativa discorre sobre a infância marcada por violências 

ao ápice das conquistas como líder comunitário e político. O texto literário nos 

estimula a refletir como a vida de pessoas escravizadas foram e são marcadas 

pela luta constante por liberdade.  

O conto destaca os desafios enfrentados por Quintino, como também suas 

realizações e contribuições para a luta para a abolição da escravatura no Brasil.  

O personagem Quintino dá luz à narrativa por ser um homem negro que 

81 



 

desempenha papel importante na nossa história. Um líder nato, que lutou contra 

a escravidão, a favor da liberdade e do reconhecimento da luta do negro 

brasileiro. De acordo com Pereira, a trajetória de Quintino de Lacerda “[...] pode 

ser entendida como a de uma ponte conectando dois mundos que pouco se 

encostaram". Sabendo articular-se para obter sua liberdade, optou por lutar em 

prol dos que via como seus pares unindo-se a membros da elite local e assim 

conseguindo ascender socialmente [...]” (Pereira, 2011, p. 85). Portanto, a 

trajetória de Lacerda é marcada por vários momentos que vão desde o 

sofrimento, angústias, lutas,  e conquistas à solidão. 

 

O castigo de Oiya: o chamado ancestral 

Em O castigo de Oiya, a espiritualidade tradicional africana é o tema 

central. Neste conto, somos confrontados com crenças, ancestralidades, 

hierarquias, tradições e a intolerância religiosa. O narrador oferece, nesse 

contexto, perspectivas repletas de riquezas e diversidades. Severo D'Acelino tece 

uma narrativa ficcional que destaca o processo ritualístico sobre os princípios 

espirituais que regem o candomblé.  Consoante a isso, Martinez (2009) afirma 

que: 

As religiões tradicionais africanas são, de fato, as religiões naturais 
dos povos da África subsaariana que foram conservadas e 
transmitidas oralmente de geração em geração até aos nossos 
dias. Encontramos nelas um corpo de verdade: Deus, Ser Supremo 
e Criador; os intermediários entre Ele e os homens; outros 
espíritos; ritos para as mais diversas circunstâncias da vida (desde 
o nascer até à morte); os especialistas dos ritos (responsáveis da 
interpretação e realização do rito); a comunidade que os celebra 
(familiar ou social); e as orientações de ordem ética (prescrições e 
proibições), que determinam o comportamento dos seus membros. 
(Martinez, 2009, p.100) 

Nesse contexto, em O Castigo de Oiya, acompanhamos a tensão durante 

um importante ritual de Orunkó no terreiro de Mãe Laikó. A narrativa gira em 

torno de Sabina de Oiya, a Mãe Pequena, que percebe algo errado na cerimônia 

de iniciação dos Iaôs, sua intuição alerta para uma violação no ritual cometida 

por um dos Ogãs, que teria adulterado o ebó. Quando chega o momento da 

apresentação dos iaôs, apenas cinco orixás se manifestam: Ogum, Iemanjá, 
82 



 

Xangô, Omolu e Oxum. No entanto, Iansã  recusa-se a manifestar-se, sinalizando 

uma violação durante o ritual pelo seu iniciado.  

Diante deste fato, o terreiro de candomblé e todos os integrantes são 

castigados, como castigo o Ogã que violou a iniciação fica paraplégico, Sabina 

abandona o terreiro temporariamente, e Mãe Laikó passa por uma provação ao 

tentar converter-se ao protestantismo, onde sofre violência religiosa. O conto 

explora temas como a justiça ancestral, a intolerância religiosa e a resistência 

das tradições afro-brasileiras. Além de abordar o castigo, a narrativa destaca a 

importância de obedecer as tradições da espiritualidade africana.  

Mesmo com a violação, sete anos depois, o ciclo da iniciação se completa 

com o retorno do iaô de Iansã e a reabertura do terreiro, mostrando que, apesar 

das rupturas, o axé prevalece quando há respeito às leis do sagrado. A história 

destaca especialmente o papel das mães Sabina e Laikó como guardiãs das 

tradições e mediadoras entre o mundo terreno e o divino. 

Em síntese,  O Castigo de Oiya aborda como tema estruturador, as 

tradições religiosas afro-brasileiras do candomblé e as complexidades 

enfrentadas por seus praticantes frente aos  desafios cotidianos. Ao longo da 

narrativa, diversos temas entrelaçam-se, revelam-se variantes importantes desta 

experiência religiosa. Neste contexto, observamos eixos importantes como: as 

tradições e os rituais do candomblé, os papéis sociais, as hierarquias no axé, as 

rivalidades entre os membros do mesmo terreiro,  os desafios internos, as 

influências das religiões cristãs e neopentecostais,  a demonização das práticas 

no candomblé, a intolerância religiosa, e outros temas que atravessam as 

práticas na espiritualidade tradicional africana.  

Diante disso, aprendemos que os orixás desempenham papéis importantes 

na vida dos praticantes do Candomblé, isso porque são elementos centrais na 

ancestralidade, resistência e espiritualidade. Segundo Noguera (2022) na 

mitologia iorubá: 

[...] os orixás são as forças da natureza, potências vivas e divinas 
83 



 

que simbolizam a tempestade, a cachoeira, o trovão, o entardecer, 

o amanhecer, a lua, o sol, a mata, a floresta e todos os inúmeros 

fenômenos do meio ambiente. Os orixás também simbolizam 

atributos humanos: a maternidade, a paternidade, a vaidade, a 

capacidade de fazer guerra, a habilidade de firmar e manter a paz, 

o desejo de amar, o ciúme, a perspicácia, a inteligência, a inveja, a 

malícia, a astúcia e a sabedoria, e entre outros (Noguera, 2022, 

p.65).  

Portanto, os orixás, as tradições e os rituais do candomblé são 

fundamentais na narrativa, pois fornecem argumentos suficientes para a 

compreensão das práticas religiosas e dos eventos que se desenrolam no 

terreiro. Outro ponto importante, são os preparativos para os rituais, uma vez 

que estes refletem a importância de cada etapa e a manutenção das tradições 

ancestrais. Dentro deste contexto, é importante destacar os papéis sociais e as 

hierarquias no axé, o qual desenha as relações entre os membros e revelam as 

complexidades das dinâmicas sociais presentes no terreiro. As rivalidades entre 

os integrantes do mesmo terreiro destacam as lutas de poder e as disputas 

internas que podem surgir dentro desta comunidade.  

Outro ponto é que as religiões cristãs e neopentecostais são capazes de 

exercer uma influência marcante sobre a sociedade e moldam as percepções e as 

crenças das pessoas. Esta visão reduzida e única da religião cristã acaba a 

influenciar e propagar a história única do ocidente sobre a religião que é 

considerada a “correta” .  

Para além da presença física destas igrejas em espaços públicos e 

empobrecidos, elas utilizam estratégias discursivas que fomentam e influenciam 

o psicológico,  o consciente e o inconsciente dos cidadãos de todas as religiões, 

contribuindo diretamente com a falácia do ocidente branco e colonizador que 

desde a invasão do continente africano demoniza as práticas das espiritualidades 

tradicionais africanas e os orixás, desencadeiam assim a intolerância religiosa 

enfrentada pelos praticantes das religiões de matrizes africanas até os dias 

atuais.  

Neste quesito, o conto problematiza a intolerância religiosa. E isso pode 

ser percebido com base no fragmento a seguir: 

84 



 

 

Passaram anos, e o Terreiro fechado, na Igreja Universal, Mãe 

Laikó a tudo via, participava e percebendo a mesma viagem de 

onde veio, passou a questionar as manifestações e as ações dos 

Pastores e da Igreja. Numa tarde, durante um culto, Mãe Laikó cai 

em transe com o Caboclo e é espancada pelo Pastor e pelos 

Obreiros queriam exorcizar o demônio do seu corpo, dizendo-a 

possuída por Satanás” (D’Acelino, 2019, p.113-114).  

Frente ao exposto,  a narrativa retrata a violência contra integrantes e 

ex-integrantes do candomblé, mesmo após a saída da religião seguiram sendo 

demonizados e segregados. Consoante a Nogueira no que: 

 

[…] cerne da noção de intolerância religiosa, está a necessidade de 

estigmatizar para fazer oposição entre o que é normal, regular, 

padrão, e o que é anormal, irregular, não padrão. Estigmatizar é 

um exercício de poder sobre o outro. Estigmatiza-se para excluir, 

segregar, apagar, silenciar e apartar do grupo considerado normal 

e de prestígio (Nogueira, 2020, p. 19).  

A figura de Mãe Laikó, ex-integrante do candomblé em um espaço, no qual 

não a “pertencia”, influenciou que esta fosse segregada, violentada e 

estigmatizada. Nogueira ainda pontua que: 

 

As ações que dão corpo à intolerância religiosa no Brasil 

empreendem uma luta contra os saberes de uma ancestralidade 

negra que vive nos ritos, na fala, nos mitos, na corporalidade e nas 

artes de sua descendência. São tentativas organizadas e 

sistematizadas de extinguir uma estrutura mítico-africana milenar 

que fala sobre modos de ser, de resistir e de lutar. Quilombo 

epistemológico que se mantém vivo nas comunidades de terreiro, 

apesar dos esforços centenários de obliteração pela cristandade 

(Nogueira, 2020, p. 29). 

O conto representa  como o candomblé é importante para a comunidade 

que o pratica, porque é a fonte de resistência, ancestralidade e espiritualidade.  

Além disso, a narrativa destaca a importância dos preparativos nos rituais, o 

cumprimento de todas as etapas, e como a quebra das tradições pode terminar 
85 



 

em castigo. Ademais, são realizadas denúncias sobre as violências direcionadas 

às pessoas do terreiro e como praticantes de religiões cristãs e neopentecostais 

os demonizam. Diante disso, o narrador nos proporciona com riqueza de detalhes 

como o candomblé é um modo de vida a ser partilhado em comunidade. 

 

ECOS ANCESTRAIS: A POESIA PANAFRICANA DE SEVERO D’ACELINO 

 

Em Panáfrica África Iya N’la: Revisitação à ancestralidade afro – sergipana 

(2002), Severo nos conduz por uma jornada poética que vai além da expressão 

artística. Seus versos carregam sentimentos profundos, onde trabalha uma série 

de protestos, nos quais o autor não apenas nos convida a contemplar a realidade 

política e social do negro, mas também nos instiga a despertar uma consciência 

mais profunda sobre as injustiças e as desigualdades enfrentadas pela 

comunidade afrodescendente. 

Em sua poesia panafricana Severo faz com os leitores se conectem com 

as lutas e as histórias do povo negro, que vai desde o período da escravidão até 

os dias atuais. Cada eco poético de D’Acelino carregam as memórias coletivas e a 

resistência, o que revela as cicatrizes deixadas pela escravidão, a solidão das 

mulheres e dos homens negros, a segregação e o racismo estrutural. Além de 

trabalhar com as dores e  os traumas da população negra, o autor trabalha 

também a cultura, a identidade e a resiliência, o que nos dá margem para 

interpretar de forma coerente esta população que ao longo da história foi e vem 

sendo silenciada. 

Em Suplício racial, Severo D’Acelino discute a desumanização do negro 

desde a escravidão até os dias atuais como tema principal. O eu poético nos 

convida a partir dos versos livres a refletir sobre as diversas faces da escravidão, 

do racismo e da violência. Por meio de uma linguagem poética envolvente e ao 

mesmo tempo impactante, somos confrontados com a brutalidade dos sistemas 

que negaram e negam a humanidade e a dignidade dos negros, expondo as 

injustiças e as atrocidades cometidas em nome do sistema colonial.  

Ao mesmo tempo, o poema nos convida a olhar para além das páginas da 

história, reconhecer que a luta contra o racismo e a violência ainda persiste nos 

dias de hoje. “Tirem-lhes tudo: língua, religião, tradição, cultura, toda a memória 
86 



 

tribal” (XCIV, 2002, D’Acelino). Podemos observar a partir deste fragmento que a 

escravidão tentou apagar do negro de diversas formas a identidade cultural, e a 

conexão com a sua ancestralidade, no entanto a diáspora negra resistiu e ainda 

resiste. 

Ainda hoje, 

As correntes, argolas 

Gorrilhos e gargalheiras 

Sufocam nossa gente  

No tronco, capturada 

E imobilizada, gemidos 

Que doem algemas e peias 

(1-7) (D’Acelino, 2002, p. XCIV). 

 Em Sinal de alerta o eu-lírico discute sobre a questão do negro na 

sociedade, neste sentido o poema aborda a necessidade de discussão sobre a 

participação do negro nas esferas de poder e na tomada de decisões, o que 

permanece como uma temática atual e crucial. O eu poético salienta que a 

questão do negro não se limita somente ao acesso ao poder, mas envolve 

também a capacidade de participar de forma igualitária na resolução dos 

problemas sociais, ou seja, traz à tona a importância da representatividade e de 

um maior número de negros em todas as camadas da sociedade. Desta forma, é 

destacada a importância da inclusão e o reconhecimento da contribuição 

significativa que a população negra oferece na construção de uma sociedade 

mais justa e igualitária. 

A Questão do Negro  

Não é o Poder em si 

Vai mais além  

É o poder participar  

Das decisões  

Nas soluções dos problemas  

Nacionais. (1-7) (D’Acelino, 2002, p. CXIV). 

Assim, os ecos da poesia panafricanista de D'Acelino se revelam tanto como 

testemunho quanto ato político, mostrando que a literatura, quando articulada a 

partir das lutas populares, pode ser arma poderosa na batalha por justiça racial. 
87 



 

Enquanto Suplício racial expõe as feridas criadas no periodos da escravidão e que 

reverberam até a atualidade, Sinal de alerta nos mostra o caminho de 

reconstruções das memórias apagadas e a luta pela ocupação dos negros nos 

espaços de poder. Neste sentido, esses poemas não apenas refletem sobre a 

resistência negra, como reafirmam-se como atos de resistência, inscritos na pele 

como os quelóides. 

 

O LEGADO SEVERIANO 

 

O trabalho realizado por Severo D’Acelino é de grande importância, 

porque a sua escrita resgata o papel da ancestralidade africana, as 

espiritualidades, os personagens históricos, o protagonismo da mulher negra, as 

denúncias das violências vividas no período da escravidão até a 

contemporaneidade, a espiritualidade tradicional africana, às conquistas do 

negro entre outros.  

As religiões de matrizes africanas têm raízes profundas na diáspora negra 

e é uma das principais formas de expressões da cultura africana no Brasil. Elas 

são um importante elo para a preservação das tradições, rituais e conhecimentos 

transmitidos de geração em geração. Ao estudar as obras de D’Acelino e seu 

protagonismo na valorização das culturas e histórias afro-sergipanas, é 

primordial fazer uma conexão com a espiritualidade tradicional africana, que 

desempenham um papel fundamental na sua narrativa e na formação dessas 

identidades culturais.  

As obras Cânticos de Contar Contos (2019) e Panáfrica África Iya N'la 

(2002) reivindicam a ancestralidade afro-sergipana e nos convidam a fazer uma 

viagem na história e nas tradições, entre o passado e o presente, entre os 

personagens fictícios e os históricos ficcionalizados. Ambas reafirmam a 

importância da oralidade e as tradições africanas, além de ser fonte de 

identidades, resistências e memórias coletivas das populações que, ao longo da 

história oficial, foram silenciadas e/ou apagadas.  

Ao destacar a importância dos personagens históricos, Severo oportuniza 

que eles estejam no centro da discussão do cânone literário. Não a partir da ótica 

dos invasores, mas  sim da história contada através da lente dos que sempre 
88 



 

foram silenciados historicamente. Quando o narrador retrata a espiritualidade 

tradicional africana, é evidente que o foco não é retratar apenas tradições, mas 

os rituais, a vida em comunidade e as denúncias contra as violências 

direcionadas às pessoas que fazem parte do terreiro de candomblé. 

Na poesia, o autor nos conduz a uma série de manifestos e protestos 

contra o sistema racista estrutural. Ao fazer estas denúncias e reivindicar o seu 

lugar de direito, o eu-lírico convida o leitor a refletir e questionar o motivo de 

algumas coisas serem como são. O porquê de a história do negro sempre ser 

contada a partir da escravidão, ou da falta de pessoas negras ocupando espaços 

de poder.   

Diante de toda a análise realizada, fica mais que evidente que Severo 

D’Acelino não é um mero contador de histórias, mas sim um contador de 

memórias e tradições. E para finalizar e não menos importante, se faz necessário 

destacar como o texto literário de outras margens devem e podem contribuir 

para uma Educação antirracista e plural em nossa sociedade,  tanto na educação 

básica , como no ensino superior. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

89 



 

REFERÊNCIAS 
 
ALTUNA, Raul. Cultura tradicional Bantu. 2a ed. Águeda: Paulinas Editora, 2014. 
 
BENTO, Cida. Pacto da branquitude. 1a ed. São Paulo: Companhia das Letras, 
2022. 

CARNEIRO, Sueli. (2023). Dispositivo de racialidade: A construção do outro 
como não ser como fundamento do ser. Rio de Janeiro: Zahar, 2023.  

 
COLLINS, Patricia Hill; BILGE, Sirma. Interseccionalidade. Tradução de Rane 
Souza. 1a ed. São Paulo: Boitempo, 2021.  
 
CULTURA NEGRA SERGIPANA. Práxis Pedagógica: Revista do Curso de Pedagogia. 
Aracaju. Volume 03. Número 05, p. 49-64, Julho/ Dezembro de 2015. 
 
D’ACELINO, Severo, Cânticos de contar contos Revisitação a ancestralidade afro - 
sergipana; Aracaju: J. Andrade,2019. 
 
D’ACELINO, Severo, Panáfrica África Iya N’la: Revisitação a ancestralidade afro - 
sergipana; Aracaju: MemoriAfro, 2002. 
 
DIOP, Cheikh Anta. A Unidade Cultural da África Negra: Esferas do Patriarcado e 
do Matriarcado na Antiguidade Clássica. Rio de Janeiro: ANANSE, 2023. (Primeira 
edição, Paris: Présence africaine, 1959). 
 
DOMINGUES, Petrônio. João Mulungu: a invenção de um herói afro-brasileiro. 
História: Questões & Debates, Curitiba, volume 63, n.2, p. 211-255, jul./dez. 
2015. Editora UFPR. 
 
DOMINGUES, Petrônio. Severo D’Acelino: Um intelectual Pan-Africanista. Revista 
de Teoria da História. Universidade Federal de Goiás. Volume 22. Número 02, p. 
79-99, Dezembro de 2019. 
 

IBGE.Instituto Brasileiro de Geografia e Estatística. Sergipe. Disponível 
em<https://www.ibge.gov.br/cidades-e-estados/se.html> acesso em 
02/08/2024. 

 
LOVEJOY, Paul. Escravidão na África: uma História de Suas Transformações. Rio 
de Janeiro: Civilização Brasileira, 2002. 
 

90 



 

MARTINEZ, Francisco. Religiões africanas hoje: introdução ao estudo das 
religiões em Moçambique. Maputo: Paulinas Editora, 2009. 

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa. São Paulo: Pólen, 2020, 160pp. 
 
NOGUERA, Renato. Mulheres e deusas: como as divindades e os mitos femininos 
formaram a mulher atual. São Paulo: Harper Collins, 2017. 156 p. 
 

OYĚWÙMÍ, O. Conceituando o gênero: os fundamentos eurocêntricos dos 
conceitos feministas e o desafio das epistemologias africanas. Tradução: Juliana 
Araújo Lopes. Dakar, CODESRIA, v. 1, p. 1-8, 2004 

PEREIRA, Matheus Serva. Uma viagem possível: da escravidão à cidadania. 
Quintino de Lacerda e as possibilidades de integração dos ex-escravos no Brasil. 
Disponível em <https://www.historia.uff.br/stricto/td/1488.pdf> acesso em 
05/08/2024 

 
SILVA, Rosemere Ferreira da. Severo D’Acelino e a produção textual 
afro-brasileira, 2008. 
 
SANTOS, Jéssica Francisca Mota dos. Cânticos de contar contos e Panáfrica África 
Iya N'la. In: XI SEMINÁRIO INTERNACIONAL LITERATURA E CULTURA.2024. São 
Cristóvão, Anais do XI Seminário Internacional de Literatura e Cultura. Local de 
edição: Editora Criação, 2024, p. 717-727 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

91 


	O GRIOT DE IYA N’LA: Severo D’Acelino e a revisitação da ancestralidade afro-sergipana 
	Resumo 
	THE GRIOT OF IYA N'LA: Severo D’Acelino and the revisiting of Afro-Sergipe ancestry 
	Abstract 

	El GRIOT DE IYA N’LA: Severo D’Acelino y la revisita de la ancestralidad afro-sergipana 
	Resumen 
	A DESCOLONIZAÇÃO DO CÂNONE LITERÁRIO: SEVERO D'ACELINO E A INSERÇÃO DA LITERATURA NEGRO-SERGIPANA NO DEBATE PÓS-COLONIAL 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	 
	REFERÊNCIAS 



