
 

DESFAZENDO SILÊNCIOS: 
Racismo patriarcal, intolerância religiosa e os caminhos de uma 

educação decolonial 
 

Camila Ferreira da Silva18  
 
Resumo 
Este ensaio propõe uma reflexão sobre caminhos para a construção de uma 
educação antirracista, antissexista e comprometida com o enfrentamento à 
intolerância religiosa, a partir das marcas deixadas pela Memória Hegemônica e 
pela Memória Vivida, sobretudo em suas expressões ligadas ao Feminino e ao 
Sagrado. O objetivo é compreender como essas memórias atuam – ou são 
silenciadas – no cotidiano escolar, especialmente sobre o racismo patriarcal e a 
intolerância às religiões de matriz africana. Para isso, a discussão se situa à luz 
da Lei 11.645/08, que torna obrigatório o ensino da história e cultura africana, 
afro-brasileira e indígena no sistema educacional brasileiro. Ancorado nas 
abordagens teóricas do Pensamento Decolonial e do Feminismo Negro, o ensaio 
adota uma perspectiva político-epistemológica que denuncia os mecanismos de 
silenciamento, subalternização e apagamento histórico vividos pelo Feminino e 
pelo Sagrado, atravessados por lógicas racistas, patriarcais e 
euro-hétero-normativas, herdadas da modernidade/colonialidade, por meio de 
estudo bibliográfico cujos achados revelam dois aspectos centrais: a) o 
silenciamento do protagonismo de mulheres negras no contexto educacional; e 
b) a subalternização das religiões de matriz africana, que, apesar das tentativas 
de apagamento, seguem guardiãs da memória cultural africana, nas quais o 
feminino é potência criadora da vida. Defende-se que qualquer projeto 
educacional antirracista, antissexista e contra a intolerância religiosa precisa 
romper com a amnésia de origem – o apagamento sistemático das memórias 
dissidentes da lógica hegemônica. Recuperar essas experiências é compromisso 
ético com justiça histórica e pluralidade epistêmica. 
 
Palavras-chave: Memória Hegemônica; Memória Vivida; Feminismo Negro; 
Pensamento Decolonial; Educação Antirracista. 
 
 

UNDOING SILENCES: 
Patriarchal Racism, Religious Intolerance, and the Paths to a Decolonial 

Education 

Abstract 
This essay proposes a reflection on paths to building an antiracist, antisexist 
education committed to confronting religious intolerance, based on marks left by 

18 Professora da Universidade de Pernambuco (UPE), Campus Petrolina, atua nas áreas de 
Educação e Relações Étnico-Raciais, Currículo e Educação do Campo. Pedagoga, Mestra e 
Doutora em Educação pela Universidade Federal de Pernambuco (UFPE).CV: 
http://lattes.cnpq.br/0696336067992691 E-mail: camila.fsilva@upe.br 
 

28 



 

Hegemonic Memory and Lived Memory, especially in their expressions linked to 
the Feminine and the Sacred. The objective is to understand how these 
memories operate—or are silenced—in everyday school life, particularly 
regarding patriarchal racism and intolerance toward African-derived religions. 
The discussion is framed by Law 11,645/08, which mandates the teaching of 
African, Afro-Brazilian, and Indigenous history and culture in the Brazilian 
educationalsystem. Anchored in the theoretical approaches of Decolonial Thought 
and Black Feminism, the essay adopts a political-epistemological perspective 
denouncing mechanisms of silencing, subalternization, and historical erasure 
experienced by the Feminine and the Sacred, traversed by racist, patriarchal, and 
euro-heteronormative logics inherited from modernity/coloniality. A bibliographic 
study reveals two central aspects: (a) the silencing of Black women’s 
protagonism in the educational context; and (b) the subalternization of 
African-derived religions, which, despite attempts at erasure, remain guardians 
of African cultural memory, where the feminine is understood as a creative life 
force. It is argued that any antiracist, antisexist, and anti-religious intolerance 
educational project must break with the amnesia of origin—the systematic 
erasure of memories dissident from hegemonic logic. Recovering these 
experiences is an ethical commitment to historical justice and epistemic plurality. 
 
Keywords: Hegemonic Memory; Lived Memory; Black Feminism; Decolonial 
Thought; Antiracist Education. 

 
 

DESHACIENDO SILENCIOS: 
Racismo patriarcal, intolerancia religiosa y los caminos hacia una 

educación decolonial 
 
Resumen 
Este ensayo propone una reflexión sobre los caminos para construir una 
educación antirracista, antisexista y comprometida con el enfrentamiento a la 
intolerancia religiosa, a partir de las huellas dejadas por la Memoria Hegemónica 
y la Memoria Vivida, especialmente en sus expresiones vinculadas a lo Femenino 
y lo Sagrado. El objetivo es comprender cómo estas memorias actúan —o son 
silenciadas— en la vida cotidiana escolar, particularmente en relación con el 
racismo patriarcal y la intolerancia hacia las religiones de matriz africana. La 
discusión se sitúa a la luz de la Ley 11.645/08, que obliga a enseñar la historia y 
cultura africana, afrobrasileña e indígena en el sistema educativo brasileño. 
Basado en el Pensamiento Decolonial y el Feminismo Negro, el ensayo adopta 
una perspectiva político-epistemológica que denuncia los mecanismos de 
silenciamiento, subalternización y borrado histórico que afectan a lo Femenino y 
lo Sagrado, atravesados por lógicas racistas, patriarcales y 
euro-heteronormativas heredadas de la modernidad/colonialidad. Un estudio 
bibliográfico resalta dos aspectos centrales: (a) el silenciamiento del 
protagonismo de las mujeres negras en el ámbito educativo; y (b) la 
subalternización de las religiones de matriz africana, que, pese a los intentos de 
borrado, siguen siendo guardianas de la memoria cultural africana, donde lo 
femenino se entiende como fuerza creadora de vida. Se argumenta que cualquier 

29 



 

proyecto educativo antirracista, antisexista y contra la intolerancia religiosa debe 
romper con la amnesia de origen —el borrado sistemático de memorias 
disidentes de la lógica hegemónica. Recuperar estas experiencias es un 
compromiso ético con la justicia histórica y la pluralidad epistémica. 
 
Palabras clave:Memoria Hegemónica; Memoria Vivida; Feminismo Negro; 
Pensamiento Decolonial; Educación Antirracista. 
 
MEMÓRIA, RAÍZES E RESISTÊNCIA NA CONSTRUÇÃO DA 
EDUCAÇÃO 
 

Este ensaio nasce do diálogo entre pesquisadoras de dois coletivos 
comprometidos com o enfrentamento das desigualdades no campo 
educacional: o Grupo de Pesquisa - Estudos Pós-Coloniais e Teoria da 
Complexidade em Educação, da Universidade Federal de Pernambuco – 
Centro Acadêmico do Agreste, e o Grupo de Pesquisa em Educação, Raça, 
Gênero e Sexualidade Audre Lorde, da Universidade Federal Rural de 
Pernambuco. 

Apesar das diferenças no formato dos encontros, na composição dos 
grupos e nas abordagens teóricas que orientam cada um deles, há uma 
convergência significativa em torno dos temas investigados. Essa 
convergência tem fomentado reflexões conjuntas, construídas tanto nas 
vivências acadêmicas, em programas de pós-graduação, quanto na 
atuação profissional enquanto docentes da educação básica e ensino 
superior. 

É a partir desse lugar de escuta, vivência e crítica que surgem as 
reflexões aqui apresentadas. Interrogamos as possibilidades de construir 
uma educação antirracista, antissexista e que confronte a intolerância 
religiosa, tomando como referência os marcadores da Memória 
Hegemônica e da Memória Vivida — especialmente no que se refere ao 
Feminino e ao Sagrado. Nosso objetivo é compreender como essas 
Memórias atuam no enfrentamento ao racismo patriarcal e à intolerância 
religiosa no espaço educacional. 

Como ponto de partida, consideramos a implementação da Lei 
11.645/08, que altera a LDB (Lei 9.394/96) e torna obrigatório o ensino 
da história e cultura africana, afro-brasileira e indígena em todas as 
etapas da educação nacional. Essa obrigatoriedade abriu espaço para que 
temas antes marginalizados começassem a ser discutidos, nomeados e 
trazidos à tona. Entretanto, ela também exige questionamentos 
necessários e incômodos: de que forma esses conteúdos têm sido 
trabalhados? Como são tratados nas práticas escolares? De que maneira 
contribuem — ou não — para a construção de identidades positivas? Este 
ensaio foca em três temas centrais dessa discussão: racismo, patriarcado 
e intolerância religiosa. 

Nosso referencial teórico apoia-se no diálogo entre o Pensamento 

30 



 

Decolonial (Grosfoguel, 2006; Quijano, 2005; Segato & Álvarez, 2016) e o 
Feminismo Negro (Botelho, 2019; Silva, 2018). Essas abordagens, 
embora diversas e não homogêneas, dialogam ao problematizar as 
estruturas históricas de poder que reproduzem a colonialidade e o 
racismo, cada uma trazendo perspectivas específicas sobre a intersecção 
entre raça, gênero e conhecimento. Juntas, oferecem um olhar crítico que 
busca desestabilizar as hierarquias epistêmicas e promover formas plurais 
de reconhecimento e resistência. Logo, nos permite lançar luz sobre as 
formas de silenciamento e subalternização, assim como sobre os gestos 
de resistência e enfrentamento que atravessam o Feminino e o Sagrado. 
Esses elementos colidem com estruturas de dominação racial, 
eurocêntrica, heteronormativa e religiosa moldadas pela 
modernidade/colonialidade. É nesse tensionamento que abordamos dois 
eixos que estruturam o racismo patriarcal e a intolerância religiosa no 
campo educacional: 

1. O silenciamento do protagonismo de mulheres negras ao longo do 
tempo-espaço histórico marcado por hierarquias raciais e de 
gênero; 

2. A subalternização das religiões de matriz africana, que, apesar da 
perseguição, mantêm viva uma memória cultural na qual o feminino 
é entendido como guardião dos mistérios naturais — aquele que 
detém o poder de gerar a vida. 
A partir desse estudo teórico, compreendemos que uma educação 

antirracista, antissexista e que efetivamente enfrente a intolerância 
religiosa depende necessariamente da superação da amnésia de origem — 
um processo histórico de apagamento e silenciamento de experiências que 
se mantém indissociável da construção e reprodução da memória 
dominante. 

Para organizar o percurso reflexivo, além desta introdução e das 
considerações finais, o ensaio está estruturado em três seções: na 
primeira, apresentamos as principais categorias teóricas mobilizadas; na 
segunda, analisamos os efeitos do racismo patriarcal no contexto 
educacional; e, na terceira, discutimos a intolerância religiosa a partir da 
memória cultural africana e sua relação com o sagrado e o feminino. 
 
Colonialidade, Memória e Interseccionalidade: Fundamentos para 
um Diálogo entre o Pensamento Decolonial e o Feminismo Negro 
 

Nesta seção, tecemos um diálogo entre as abordagens do 
Pensamento Decolonial e do Feminismo Negro. No que concerne à 
primeira abordagem, versamos sobre os conceitos a seguir: a) 
Colonialidade e seus eixos: do Poder, do Saber e do Ser; b) 
Racismo/Sexismo Epistêmico; c) Amnésia de Origem. Na segunda, 
mobilizamos os conceitos abaixo: a) Memória Hegemônica; b) Memória 
Vivida; c) Racismo Patriarcal; d) Interseccionalidade. 

31 



 

Este diálogo tem como prerrogativa nos auxiliar na compreensão 
das formas de silenciamento e subalternização. Mas, sobretudo, nos 
movimentos de resistência propositiva que os sujeitos situados na 
exterioridade colonial teceram e tecem frente às amarras raciais e 
euro-hétero-normativas, instituídas no processo de 
colonialismo/colonização e mantidas por meio do sistema-mundo 
capitalista, patriarcal, moderno, colonial, ocidentalizado e cristianizado. 

Para entender a origem e a profundidade dessas amarras, é 
fundamental revisitar a invasão empreendida pelo imperialismo português 
no século XV, que demarcou a criação de uma linha abissal na qual se 
estabeleceram os territórios, os sujeitos e as epistemes de referência. 
Assim, o sujeito autocriado (homem branco, europeu, heterossexual e 
cristão), sem localização espaço-temporal nas relações de poder mundial, 
inaugura o mito de autoprodução da verdade moderna e eurocentrada, na 
qual suas referências sociais, culturais, políticas, epistêmicas e 
econômicas passam a ser consideradas válidas e universais para explicar 
cientificamente a realidade.Nessa linha de pensamento, Grosfoguel (2010) 
aponta que o sujeito autocriado tem sua localização geo-política marcada 
por uma existência como colonizador/conquistador, em que o ego 
conquistus é materializado na figura do homem branco. Deste modo, os 
sujeitos situados no extremo desta representação, na exterioridade 
colonial, passam a ocupar não só os espaços periféricos de representação, 
mas também são silenciados, subalternizados pelo ego conquistus do 
sujeito colonizador. 

Nesta tessitura, a Memória Hegemônica é forjada a partir de uma 
pertença hierarquizada de desigualdade e exclusão do ego conquistus que, 
no tempo-espaço-histórico, demarcou sua geo-corpo-política do 
conhecimento enquanto una e universal. Para Montenegro (2003, apud 
SILVA, 2018, p. 51), a Memória Hegemônica 

 

constitui corpos dóceis, altera a corporalidade, destitui o sujeito de 
afetividade e retira a condição de sujeito produtor de 
conhecimento, tudo isso em favor de uma universalidade do 
sujeito branco, eurocêntrico, heterossexual, cristão e militar. 
 

Assim, a Memória Hegemônica coaduna com a Colonialidade, visto 
que se funda na imposição de um padrão de poder branco-cêntrico, 
arbitrário de dominação e exploração, adentrando nas estruturas sociais 
tanto na dimensão objetiva quanto na dimensão subjetiva dos povos 
subjugados. Portanto, a Colonialidade, assim como a Memória 
Hegemônica, não está limitada a uma relação de dependência geográfica, 
mas é tecida a partir do universalismo branco-cêntrico que se refere às 
formas de trabalho, de conhecimento, de autoridade e das relações 
intersubjetivas que se articulam entre si. Na concepção de Quijano 
(2005), este ideário colonial se reestruturou e disseminou no 

32 



 

sistema-mundo por meio das seguintes Heranças Coloniais: do Poder, do 
Saber e do Ser. 

A Colonialidade do Poder diz respeito à classificação e à 
hierarquização racial dos povos em inferiores e superiores, ao mesmo 
tempo em que demarca a distribuição e o controle do trabalho dos povos 
subalternizados. Atrelada a esta Herança Colonial, temos a Colonialidade 
do Saber, que implica na negação e na invalidação dos conhecimentos dos 
sujeitos situados na linha abissal. Logo, o privilégio epistêmico 
branco-cêntrico está entrelaçado ao Racismo/Sexismo Epistêmico 
(Grosfoguel, 2006), ao qual o discurso masculinizado oculta a lógica de 
enunciação das minorias e decide quem fala e desde que Geo-Corpo 
Política do conhecimento se fala. Por fim, a Colonialidade do Ser denota a 
internalização da subalternidade do não europeu, que passa a aceitar a 
imagem do colonizador como sua, ocultando assim a dominação colonial. 

Diante do exposto, compreendemos que as Heranças Coloniais 
(Colonialidade do Poder, do Saber e do Ser) coadunam com o Patriarcado 
Racial e a Interseccionalidade de opressões, simultaneamente. O 
Patriarcado se baseia no reforço das relações hierárquicas entre os 
sujeitos em virtude do gênero. Assim sendo, a mulher se encontra 
submissa aos postulados do falo. 

Contudo, Gonzalez (1984) pondera que as relações patriarcais que 
se estabeleceram sobre a mulher negra e a mulher branca foram/são 
distintas, isto porque a segunda no tempo-espaço-histórico, foi tida como 
a sinhá da casa, a procriadora. Por sua vez, a mulher negra escravizada 
não só foi tomada como território de conquista do homem branco para ser 
explorada ao seu bel-prazer, mas também foi legitimada e naturalizada 
como identidade/símbolo de objeto sexual, e essas relações de poder 
foram/são ressignificadas e aprofundadas no sistema/mundo. Essa 
distinção histórica evidencia como o Patriarcado Racial não apenas oprime, 
mas também hierarquiza as mulheres a partir da intersecção entre raça e 
gênero, perpetuando formas específicas e complexas de dominação. 

Portanto, quando o gênero foi racializado e hierarquizado, as formas 
de sujeição impostas à mulher negra e à mulher branca foram distintas. 
Por isso, ao tratarmos das relações de poder patriarcais que subjazem o 
corpo feminino negro, falamos de Patriarcado Racial e não meramente 
Patriarcado, tendo em vista a natureza peculiar, constante, contínua e 
cruel do Patriarcado Racial, que se constitui em uma imbricada 
Interseccionalidade de opressões. 

A Interseccionalidade de opressões mostra a falha na equívoca 
concepção de pureza categorial ao mesmo tempo em que rompe com as 
dicotomias. Logo, as formas de opressão não se delineiam de forma 
isolada, mas a raça e o gênero se interseccionam, aprofundando as 
formas de subjugação, uma vez que porta ambos os marcadores, podendo 
ainda aglomerar outros, tais como: classe, sexualidade, território, 
geração, dentre outros. 

33 



 

Frisamos que, historicamente, a exterioridade colonial esteve/está 
sujeita à impotência que a Memória Hegemônica forjou, ocasionando uma 
Amnésia de Origem, na qual os corpos e as memórias expostos sem 
defesa às normalizações do ego conquistus soam em um mesmo ritmo 
normativo, aceitando o silenciamento, o apagamento e a inferiorização 
enquanto algo natural (Segato; Álvarez, 2016). Por sua vez, esta mesma 
exterioridade colonial foi, paulatinamente, fraturando a Amnésia de 
Origem e, por conseguinte, foi tecendo estratégias de desconstrução e 
decodificação, gerando movimentos de reconstrução e recodificação por 
meio da Memória Vivida. 

Assim, a Memória Vivida inclui o que a Memória Hegemônica exclui, 
restituindo suas histórias, sua corporalidade, sua afetividade, sua 
identidade e sua condição de sujeito epistêmico (González, 1984). Por tal, 
falar de Feminismo Negro e Pensamento Decolonial é pensar a partir de 
um movimento político e epistêmico das Memórias Vividas que fez e faz, 
cotidianamente, fraturas nos postulados hegemônicos, evidenciando 
outros modos de ser, de pensar e de produzir conhecimentos. 

Nesse sentido, é fundamental analisar como essas disputas de 
Memória e Identidade se manifestam concretamente no campo 
educacional brasileiro. Para isso, problematizamos as políticas 
educacionais vigentes, com foco nos desafios e nas práticas de 
enfrentamento do Racismo Patriarcal dentro das escolas. A compreensão 
dessas dinâmicas nos permite refletir sobre as possibilidades e os limites 
das práticas decoloniais no ensino da história e da cultura afro-brasileira. 

A trajetória histórica e a realidade contemporânea da população 
negra se expressam em diversas formas de organização, como os 
quilombos, os movimentos negros, o feminismo negro, os terreiros e 
outros coletivos engajados, tanto individual quanto coletivamente, em 
esferas sociais ou acadêmicas. Tais formas de articulação reúnem sujeitos 
que, por meio de suas múltiplas interseccionalidades, contribuem para a 
transformação do cenário étnico-social de luta e resistência em prol da 
liberdade da população negra. Destacamos, nesse panorama, a 
centralidade da mulher nos terreiros de candomblé, cujo protagonismo no 
exercício do sacerdócio evidencia não apenas sua atuação no campo 
religioso, mas também a expressão simbólica e concreta do poder 
feminino. 

Diante das experiências históricas de luta e resistência da população 
negra, foram instituídas políticas públicas que, embora limitadas, buscam 
enfrentar as desigualdades raciais estruturais por meio de ações 
afirmativas. Entre essas medidas, destaca-se a promulgação da Lei nº 
10.639, de 9 de janeiro de 2003, que alterou a Lei de Diretrizes e Bases 
da Educação Nacional (Lei nº 9.394/1996) para tornar obrigatório, no 
currículo oficial da educação básica, o ensino da História e Cultura Africana 
e Afro-brasileira. Essa legislação representa um marco importante no 
reconhecimento das contribuições dos povos africanos e afrodescendentes 

34 



 

na formação da sociedade brasileira e estabelece diretrizes que incluem: 
 

Art. 26-A. Nos estabelecimentos de ensino fundamental e médio, 
oficiais e particulares, torna-se obrigatório o ensino sobre História 
e Cultura Afro-Brasileira. 
§ 1º O conteúdo programático incluirá o estudo da História da 
África e dos africanos, a luta dos negros no Brasil, a cultura negra 
brasileira e a contribuição do negro na formação da sociedade 
nacional, especialmente nas áreas social, econômica e política. 
§ 2º Os conteúdos referentes à História e Cultura Afro-Brasileira 
serão ministrados em todo o currículo escolar, especialmente nas 
áreas de Educação Artística, Literatura e História Brasileiras. 
Art. 79-B. O calendário escolar incluirá o dia 20 de novembro 
como “Dia Nacional da Consciência Negra” (Brasil, 2003). 
 

A implementação dessa legislação ainda enfrenta desafios 
significativos no cotidiano escolar, o que indica a necessidade de fortalecer 
políticas de formação docente e práticas pedagógicas comprometidas com 
uma educação antirracista. Embora a Lei nº 10.639/03 represente um 
avanço importante para a democratização do ensino e o combate ao 
racismo, persistem dificuldades na sua efetivação prática, refletidas na 
continuidade das desigualdades raciais no sistema educativo brasileiro. 
Santos (2005), reconhece tais avanços, mas também destaca lacunas 
relevantes, especialmente no que diz respeito à qualificação dos 
professores e à institucionalização do ensino da História e Cultura 
Afro-Brasileira. 

 

Ela não estabelece metas para a implementação da lei, nem 
destaca a necessidade de qualificação dos professores dos ensinos 
fundamental e médio para ministrar as disciplinas previstas, menos 
ainda a urgência das universidades reformularem seus cursos de 
licenciatura para formar professores aptos a ensinar História e 
Cultura Afro-Brasileira. Assim, indiretamente, a responsabilidade 
do ensino recai sobre a boa vontade e o esforço individual dos 
professores (Santos, 2005, p. 33). 
 

Mesmo com a obrigatoriedade garantida pela lei, os dados e o 
cotidiano escolar não mostram avanços significativos. Em 10 de dezembro 
de 2008, a Lei 11.645/08 alterou novamente a Lei 9.394/96 para incluir 
no currículo oficial a obrigatoriedade do ensino da “História e Cultura 
Afro-Brasileira e Indígena”, buscando garantir direitos sociais e culturais 
dessas populações. Embora a escola não seja a origem do racismo 
estrutural do país, como lembra Machado “a escola não é onde nascem as 
teorias racistas, mas historicamente tem sido usada para justificar o 
injustificável, criando falsas hierarquias entre grupos sociais” (2015, p. 2). 

Assim, a escola segue sendo um espaço onde manifestações 
discriminatórias persistem, muitas vezes de forma permissiva ou até 

35 



 

silenciadora, o que contribui para a manutenção do racismo estrutural. A 
religiosidade de matriz afro-brasileira, carregada das heranças coloniais 
que tentaram invisibilizá-la, resiste como um importante elemento de 
identidade e resistência no contexto escolar. Nesse sentido, discutir essas 
religiosidades torna-se fundamental para reconhecer a diversidade 
étnico-racial no ambiente escolar e valorizar os princípios que orientam a 
tradição africana e afro-brasisleira; assim como despertar a consciência 
negra e fortalecer o orgulho identitário. 

Aliado a isto, Botelho ressalta que “pensar nas mulheres no 
candomblé é pensar numa religião que, na contramão do machismo, 
possibilita o exercício feminino do sacerdócio e, para os segmentos mais 
ortodoxos, é exclusivamente feminino” (2014, p. 3583). Dessa forma, 
contextos educativos que valorizam a identidade negra, por meio de suas 
expressões culturais e religiosas, nas quais as mulheres são pilares, 
configuram estratégias de resistência e (re)existência de identidades 
historicamente perseguidas em seus espaços sociais, étnicos e religiosos. 

Neste diálogo entre Pensamento Decolonial e Feminismo Negro, 
evidencia-se como as estruturas coloniais, o patriarcado, o racismo 
estrutural e a intolerância religiosa moldam memórias, identidades e 
corpos, especialmente das mulheres negras e das comunidades das 
religiões de matriz afro-brasileira, que resistem reafirmando sua 
existência, saberes e espiritualidades. Esse entrelaçamento complexo 
revela a persistência das opressões nas relações sociais e educacionais, 
tornando impossível ignorar essas dinâmicas. A seguir, abordaremos o 
enfrentamento da intolerância religiosa no contexto escolar, destacando 
como a escola pode ser espaço para valorizar a diversidade, 
especialmente das religiões de matriz afro-brasileira, que historicamente 
resistem às tentativas coloniais de invisibilização e silenciamento. 

 
O Enfrentamento da Intolerância Religiosa no Contexto Educacional 
 

Nesta seção, abordamos a intolerância religiosa a partir da memória 
cultural das religiões de matriz africana, com ênfase no ambiente escolar, 
espaço onde emergem contradições e desafios profundamente enraizados 
em nossa história. Embora o Brasil seja um Estado laico e assegure, pelo 
artigo 5º, inciso VI, da Constituição Federal de 1988, a liberdade de 
consciência e de crença, não podemos desconsiderar os efeitos 
duradouros das heranças coloniais. A colonialidade, em seus múltiplos 
eixos, estrutura o imaginário social, consolidando a hegemonia das 
expressões religiosas cristãs enquanto desvaloriza e subalterniza outras 
manifestações, especialmente as de matriz africana. 

Enfatizamos que há uma tensão que inferioriza e subalterniza, 
especialmente, as religiões de matriz africana, em primeiro lugar, porque 
por elas não obedecerem ao estatuto euro-etnocêntrico da cristandade, 
foram não apenas inferiorizadas, mas demonizadas, o que de algum 

36 



 

modo, foi tomado como uma autorização divina à sua perseguição e 
tentativas de aniquilamento. E, em segundo lugar, por virem de um 
continente estigmatizado e serem professadas, predominantemente, por 
pessoas negras, tornam-se vulneráveis às ações do racismo 

Essa tensão, frequentemente, se expressa em formas de violência 
que vão desde atitudes preconceituosas e ofensas à liberdade de 
expressão da fé até manifestações explícitas de intolerância religiosa, 
como agressões verbais e físicas a povos e comunidades tradicionais de 
matriz africana, invasão e destruição de Ilês Axé, entre outras, conforme 
destaca Uã Flor do Nascimento 

 

essa disputa muitas vezes se expressa na forma da violência 
contra o diferente, assumindo ora um gesto de recusa radical, que 
quer extirpar o diferente do convívio, ora assume um caráter 
educativo, apostando que uma punição ao diferente o fará se 
submeter aos valores impostos pelos contextos sociais 
hegemônicos (2017, p. 52). 
 

Nessa direção, tais atos não se configuram apenas como uma 
intolerância religiosa, mas como um racismo religioso, pois estão 
embasados na colonialidade, ou seja, foram forjados no âmbito do 
sistema-mundo moderno-colonial-patriarcal que racializou e hierarquizou 
pessoas, seus conhecimentos, seu trabalho, seus territórios, seus modos 
de vida, subalternizando-os. Para Nascimento (2017), ainda que nem 
todos os atos violentos possam ser diretamente classificados como 
racismo, é justamente em razão das heranças coloniais que tais violências 
passam a operar segundo os mesmos dispositivos do racismo moderno. 
Apesar de incidirem sobre alvos distintos, essas práticas não sinalizam a 
superação do racismo, tampouco sua inexistência na contemporaneidade. 

No campo educacional, também se manifestam formas de racismo 
religioso que violam o respeito às diferenças e às liberdades individuais. 
Essas manifestações, fruto da Herança Colonial e agravadas pela ausência 
ou resistência ao conhecimento e à informação, podem desencadear 
atitudes de intolerância, perseguição e violência. A prática de orações no 
início ou término das aulas; a celebração de datas ancoradas no 
calendário litúrgico cristão, como a Páscoa e o Natal; a ambientação de 
eventos escolares com músicas gospel; a exibição de símbolos religiosos, 
como a cruz ou a Bíblia, como elementos decorativos permanentes no 
espaço escolar; a organização de semanas temáticas centradas na família 
cristã; a presença de lideranças religiosas cristãs em solenidades e 
palestras; bem como a realização de cultos ecumênicos em momentos 
como formaturas ou confraternizações, são expressões concretas da 
hegemonia da cristandade nos cotidianos escolares. 

Esses tempos e espaços reiteram não apenas uma lógica 
monocultural, mas também estão ancorados na Memória Hegemônica, o 

37 



 

que contribui para o silenciamento e a deslegitimação de outras 
expressões religiosas, configurando práticas de exclusão simbólica que 
negam a pluralidade e comprometem o princípio constitucional da 
laicidade do Estado, como evidenciam Oliveira e Rodrigues (2013, p. 7). 

 
em ambientes como a escola onde a diferença se faz presente, a 
relação entre as afinidades acontece em meio a tensões e conflitos 
que misturam concepções preconceituosas e tentativas de domínio 
epistemológico. Essa diferença é perseguida pela cruz que 
representa um paradigma eurocêntrico forjado na figura de um 
Jesus Cristo branco. Essa perseguição secular tenta se estabelecer 
através da dominação dos campos da cognição e do simbólico. 
 

Os autores demonstram, por meio de diversos exemplos, que 
professoras, professores e estudantes que questionam a presença dos 
símbolos e discursos religiosos hegemônicos são fortemente combatidos, 
reflexo das estruturas de poder colonial que ainda atravessam o espaço 
escolar e reforçam a naturalização da Memória Hegemônica (Silva, 2018). 
Essa resistência evidencia a persistência de um dispositivo colonial que, ao 
privilegiar determinados saberes e práticas, silencia e marginaliza outras 
formas de conhecimento e existência. 

Apesar de, como mencionamos na seção anterior, haver uma política 
curricular que torna obrigatório o ensino da história e da cultura 
afro-brasileira, africana e indígena, muitos se negam a participar das 
discussões sobre a cosmovisão africana, alegando que não são obrigados 
a “ter aula de macumba” ou “aprender coisas do diabo” (Oliveira; 
Rodrigues, 2013). Nesse sentido, concordamos com os autores que 
defendem que, além de uma disputa religiosa, há também uma disputa 
epistêmica, fundada no racismo epistêmico (Grosfoguel, 2010), que toma 
o eurocentrismo como única perspectiva válida de conhecimento, 
descartando e rejeitando as racionalidades e os saberes epistêmicos que 
não sejam os produzidos por homens brancos europeus ou europeizados. 

Em outras palavras é a repressão de “outras formas de produção de 
conhecimento não europeias, que nega o legado intelectual e histórico de 
povos indígenas e africanos, reduzindo-os, por sua vez, à categoria de 
primitivos e irracionais, já que pertencem a outra raça” (Oliveira; Candau, 
2010, p. 20). Embora a implementação da política curricular da educação 
das relações étnico-raciais enfrente inúmeros obstáculos, é importante 
destacar que a própria produção sagrada colonial se moldou para criar 
fundamentos teológicos que permitissem e validassem a repressão de 
outras formas de produção de conhecimento não europeias, negando o 
legado intelectual e histórico de povos indígenas e africanos e 
reduzindo-os à condição de primitivos e irracionais (Campos; Leite, 2020). 
Nesse sentido, a política curricular abre a possibilidade de aprender com 
as diferenças, superar preconceitos e promover o enfrentamento ao 

38 



 

racismo. 
As escolas têm muito que aprender com a Memória Vivida 

vivenciada nas comunidades tradicionais de matriz africana. Se não, como 
explicar que criança que tem tanta dificuldade de aprender a ler e a 
escrever na escola, canta e reza em Iorubá? Como aquele menino tido 
como indisciplinado na escola leva o toque de seu terreiro tocando seus 
atabaques? Como a menina tímida na sala de aula se arruma com guias e 
turbante para dançar para os Orixás? Quantos conhecimentos sobre as 
ervas, sobre a culinária, sobre o respeito aos mais velhos, sobre os ritos e 
ritmos podemos aprender? Quantas histórias, feitos heroicos e aventuras 
dos nossos ancestrais africanos podemos deixar de ignorar? Como 
recontar a história do continente africano para além do episódio da 
escravidão? 

Responder a essas e outras questões constitui um passo 
fundamental para o enfrentamento da intolerância religiosa e das diversas 
manifestações do racismo — biológico, religioso e epistêmico. Trata-se de 
uma oportunidade para reaprender a recontar as histórias das caçadas, 
incorporando também a perspectiva dos leões. Essa metáfora do leão 
simboliza a memória vivida, que confronta a memória hegemônica 
dominante. Esta última que frequentemente narra a história apenas do 
ponto de vista dos caçadores, legitima o poder colonial e silencia as vozes 
subalternas. Ao reconhecer a perspectiva dos leões, abre-se espaço para a 
valorização das experiências e saberes historicamente marginalizados, 
elemento essencial para a construção de uma educação verdadeiramente 
plural e antirracista. 
 

Considerações finais 
 

Este ensaio refletiu, criticamente, sobre como a Memória 
Hegemônica e a Memória Vivida operam no enfrentamento ao racismo 
patriarcal e à intolerância religiosa no contexto educacional, à luz do 
Pensamento Decolonial e do Feminismo Negro. Ao longo da discussão, 
evidenciamos que tais memórias não apenas coexistem, mas se 
tensionam de forma constante, principalmente no interior da escola, que 
ora reproduz, ora resiste às lógicas coloniais. 

A análise demonstrou que os marcadores sociais da diferença 
(raça-gênero, classe, sexualidade e território), não são neutros, mas 
constituídos por disputas de poder que conformam a Memória 
Hegemônica. Esta, por sua vez, é perpetuada por currículos 
eurocentrados, práticas pedagógicas excludentes e silenciamentos 
históricos que invisibilizam as epistemologias e ontologias negras e 
indígenas. Em contraposição, a Memória Vivida emerge como força 
contra-hegemônica que desafia tais silenciamentos, sobretudo quando 
articulada pelas vozes de mulheres negras, religiosas de matriz africana e 

39 



 

educadoras comprometidas com uma pedagogia crítica e insurgente. 
Defendemos que a educação precisa assumir sua dimensão ética e 

política de enfrentamento às violências epistêmicas e existenciais. Isso 
implica revisar os currículos, reconfigurar as práticas pedagógicas e 
reimaginar os modos de ensinar e aprender a partir da escuta e da 
valorização das memórias encarnadas nos corpos racializados e 
espiritualizados que ocupam e resistem nas escolas. 

Ao tensionar as estruturas do racismo patriarcal e da intolerância 
religiosa, o diálogo entre a Memória Hegemônica e a Memória Vivida nos 
permite compreender que a disputa por sentidos e por pertencimento é 
também uma disputa por poder e reconhecimento. Portanto, educar, nesse 
contexto, é romper com o pacto colonial que silencia e exclui, para 
construir um projeto educativo verdadeiramente antirracista, antissexista 
e anticolonial. 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

40 



 

REFERÊNCIAS 
 
BOTELHO, Débora Mazza. Educação e Candomblé: contribuições para a 
discussão de raça e gênero. In: REDOR – Perspectivas Feministas de 
Gênero: Desafios no Campo da Militância e das Práticas, 18., 2019. 
Disponível em: file:///C:/Users/Sueyne/Downloads/2312-4741-1-PB.pdf. 
Acesso em: 29 jul. 2019. 
 
BRASIL. Lei nº 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 
20 de dezembro de 1996, que estabelece as diretrizes e bases da 
educação nacional, para incluir no currículo oficial da Rede de Ensino a 
obrigatoriedade da temática “História e Cultura Afro-Brasileira”, e dá 
outras providências. Diário Oficial da União: seção 1, Brasília, DF, 10 jan. 
2003. 
 
CAMPOS, Zuleica Dantas Pereira; LEITE, Fabiano Aparecido Costa. 
Tradi(u)ção e violência – as traduções do Levítico. Reflexus, v. 9, n. 1, p. 
41-62, 2020. Disponível em: 
https://revista.fuv.edu.br/index.php/reflexus/article/view/743/739. 
Acesso em: 30 jul. 2025. 
 
GONZÁLEZ, Lélia. Racismo e sexismo na cultura brasileira. Ciências 
Sociais Hoje, São Paulo, 1984. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. Descolonizar los universalismos occidentales: el 
pluri-versalismo transmoderno decolonial de Aimé Césaire a los 
zapatistas. In: HERIBERTO, Cairo; GROSFOGUEL, Ramón (Orgs.). 
Descolonizar la modernidad, descolonizar Europa: un diálogo 
Europa-América Latina. Madrid: IEPALA, 2010. p. 85–99. 
 
GROSFOGUEL, Ramón. La descolonización de los estudios poscoloniales: 
transmodernidad, pensamiento fronterizo y colonialidad global. Bogotá: 
Tabula Rasa, 2006. p. 17–48. 
 
MACHADO, Sidnéia Maria. Cotidiano escolar/(re)trato social: curriculando 
relações raciais. In: GT 21 ANPED. Anais, Florianópolis, 2015. 
 
NASCIMENTO, Wanderson Flor do. O fenômeno do racismo religioso: 
desafios para os povos tradicionais de matrizes africanas. Revista Eixo, 
Brasília, v. 6, n. 2 (Especial), 2017. 
 
OLIVEIRA, Luiza Helena Figueiredo de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. 
Pedagogia decolonial e educação antirracista e intercultural no Brasil. 
Educação em Revista, Belo Horizonte, v. 26, n. 1, p. 15–40, 2010. 
 

41 



 

OLIVEIRA, Luiza Helena Figueiredo de; RODRIGUES, Maria Elisabete. A 
cruz, o ogó e o oxê: religiosidades e racismo epistêmico na educação 
carioca. In: REUNIÃO ANUAL DA ANPED, 36., 2013, Goiânia. Anais. 
Goiânia: ANPED, 2013. Comunicação oral. 
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder. In: LANDER, Edgardo (Org.). A 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas 
latino-americanas. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: CLACSO, 2005. p. 
107–130. 
 
SANTOS, Sandra Aparecida de Santana. Educação antirracista: caminhos 
abertos pela Lei Federal nº 10.639/03. Brasília: Ministério da Educação, 
Secretaria de Educação Continuada, Alfabetização e Diversidade, 2005. 
 
SEGATO, Rita Laura; ÁLVAREZ, Paula. Frente al espejo de la reina mala: 
docencia, amistad y autorización como brechas decoloniales en la 
universidad. Brasília: Universidade de Brasília, 2016. p. 201–215. 
 
SILVA, Camila Ferreira da. As marcas da Memória Hegemônica e da 
Memória Vivida nas imagens da Mulher Negra nos livros didáticos do 
Território Campesino do Brasil e da Colômbia: um olhar através dos 
Estudos Pós-Coloniais e do Feminismo Negro Latino-Americano. 181 f. 
Dissertação (Mestrado em Educação) – Universidade Federal de 
Pernambuco, Recife, 2018. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

42 


