
 

RACISMO RELIGIOSO NA ESCOLA: ANÁLISE CRÍTICA DA 

CENSURA ÀS RELIGIÕES AFRO-BRASILEIRAS E CAMINHOS PARA 

UMA PEDAGOGIA ANTIRRACISTA 

 

Lizie Pacheco15 

Gleicianne Gonçalves De Oliveira16 

Cleyde Rodrigues Amorim17 

RESUMO 

Este artigo analisa as manifestações do racismo religioso no ambiente escolar, 
abordando sua relação com o epistemicídio e a colonialidade do saber. O estudo 
focaliza um caso emblemático de censura curricular, no qual uma professora de 
Ensino Religioso foi orientada a substituir conteúdos sobre religiões 
afro-brasileiras por temas genéricos. Com base em referenciais decoloniais e da 
pedagogia crítica, o trabalho objetiva demonstrar como essa prática reforça 
estruturas de opressão e apagamento de saberes ancestrais. Metodologicamente, 
articula análise crítica do discurso (Kilomba, 2019) para examinar o relato 
docente registrado em diário de campo. Os resultados evidenciam: 1) a 
naturalização da violência epistêmica nas escolas; 2) a falácia da "neutralidade" 
curricular; e 3) a urgência de pedagogias insurgentes, como as propostas por 
hooks (2013) e Rufino (2019), que transformem a educação em prática de 
liberdade. Conclui-se que o combate ao racismo religioso exige promover uma 
reconstrução epistemológica centrada nos saberes afrodiaspóricos. 

Palavras-chave: Racismo religioso; Epistemicídio; Educação antirracista; 
Pedagogia decolonial; Formação docente. 

ABSTRACT 

17 Doutora em Antropologia Social pela Universidade de São Paulo (2002), com pós-doutorado sobre "O Povo de 
Axé na Pós-Graduação" no PPGAS e Departamento de Antropologia/USP (2022). Docente e pesquisadora da 
Universidade Federal do Espírito Santo, no Departamento de Educação, Política e Sociedade, no Programa de 
Pós-Graduação Profissional em Educação, e no Núcleo de Estudos Afro-Brasileiros -NEAB / UFES. Atua na área 
de Antropologia das Populações Afro-brasileiras, Educação das Relações Étnico-Raciais e Religiões de Matriz 
Africana. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/5450445723454857. E-social: cleyde.amorim@ufes.br 

16 Mestranda em Educação no pelo Programa Pós-graduação Profissional em Educação da Universidade Federal 
do Espírito Santo, Mestra em Educação   pelo Programa Pós-graduação Profissional em Educação da 
Universidade Federal do Espírito Santo. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/8570114076277492. E-mail: 
gleicianne.oliveira@outlook.com 

15 Doutoranda em Educação  pelo Programa Pós-graduação Profissional em Educação da Universidade Federal 
do Espírito Santo, Mestra em Educação pelo Programa Pós-graduação Profissional em Educação da 
Universidade Federal do Espírito Santo. Currículo Lattes: http://lattes.cnpq.br/1489893596992718. E-mail: 
ziepacheco@gmail.com 

10 

http://lattes.cnpq.br/5450445723454857
http://lattes.cnpq.br/8570114076277492


 

This article examines the manifestations of religious racism in schools, 
analyzing its connection to epistemicide and the coloniality of knowledge. The 
study focuses on an emblematic case of curricular censorship, where a Religious 
Education teacher was pressured to replace Afro-Brazilian religious content with 
generic themes. Grounded in decolonial and critical pedagogy frameworks, it 
aims to demonstrate how this practice reinforces structures of oppression and 
erasure of ancestral knowledge. Methodologically, it combines critical discourse 
analysis (Kilomba, 2019) to examine the teacher's narrative from field diaries. 
Results reveal: 1) the naturalization of epistemic violence in schools; 2) the 
fallacy of curricular "neutrality"; and 3) the need for insurgent pedagogies, as 
proposed by hooks (2013) and Rufino (2019), to transform education into a 
practice of liberation. The study concludes that overcoming religious racism 
requires moving beyond superficial inclusion toward an epistemological 
reconstruction centered on Afro-diasporic knowledge systems. 

Keywords: Religious racism; Epistemicide; Antiracist education; 
Decolonial pedagogy; Teacher training. 
​
 

RESUMEN 

Este artículo analiza las manifestaciones del racismo religioso en el ámbito 
escolar, abordando su relación con el epistemicidio y la colonialidad del saber. El 
estudio se centra en un caso emblemático de censura curricular, donde una 
profesora de Enseñanza Religiosa fue instruida para sustituir contenidos sobre 
religiones afrobrasileñas por temas genéricos. Con base en referenciales 
decoloniales y de pedagogía crítica, el trabajo tiene como objetivo demostrar 
cómo esta práctica refuerza estructuras de opresión y borrado de saberes 
ancestrales. Metodológicamente, articula el análisis crítico del discurso (Kilomba, 
2019) para examinar el relato docente registrado en diarios de campo. Los 
resultados evidencian: 1) la naturalización de la violencia epistémica en las 
escuelas; 2) la falacia de la "neutralidad" curricular; y 3) la urgencia de 
pedagogías insurgentes, como las propuestas por hooks (2013) y Rufino (2019), 
que transformen la educación en práctica de liberación. Se concluye que el 
combate al racismo religioso exige promovie una reconstrucción epistémica 
centrada en los saberes afrodiásporicos. 

Palabras clave: Racismo religioso; Epistemicidio; Educación antirracista; 
Pedagogía decolonial; Formación docente. 
 

RACISMO RELIGIOSO E A DESUMANIZAÇÃO DAS MATRIZES 

AFRICANAS 

A violência contra as religiões de matriz africana no Brasil não se limita 

aos ataques físicos a terreiros ou às agressões verbais contra seus/suas 

praticantes. Ela se insinua de forma mais sutil, porém não menos perversa, nos 
11 



 

espaços educacionais, onde o conhecimento ancestral é sistematicamente 

apagado ou reduzido a menções superficiais. Este artigo examina um caso 

revelador ocorrido durante a pesquisa de mestrado de Pacheco (2021),  sobre 

Formação docente em Educação Étnico-Racial, no qual uma professora de Ensino 

Religioso relata que foi instruída a substituir o ensino sobre diversidade religiosa 

por conteúdos genéricos sobre "ética e valores", sob a justificativa de "evitar 

conflitos" com famílias e a gestão escolar. 

Essa prática, longe de ser um incidente isolado, configura-se como um 

epistemicídio institucionalizado, um processo de apagamento de saberes 

legitimado pelas estruturas do sistema educacional (Carneiro, 2005; Rufino, 

2019).  

O presente estudo situa-se na intersecção entre três campos atuais e que 

requerem medidas urgentes: os estudos sobre formação docente para Educação 

das Relações Étnico-Raciais (ERER), as discussões sobre racismo religioso 

(Marinho, 2022) e as críticas às políticas curriculares hegemônicas. Dialogando 

com a Lei 10.639/2003 e com as perspectivas decoloniais (Mignolo, 2020), o 

artigo tem como objetivo evidenciar como a censura às religiões afro-brasileiras 

nas escolas não é apenas uma violação legal, mas um ato de violência epistêmica 

que reforça a colonialidade do saber. Para isso, propõe-se analisar os impactos 

dessa exclusão na formação discente e discutir estratégias de resistência 

ancoradas na pedagogia antirracista (hooks, 2013).  

Metodologicamente, o estudo adota a análise crítica de discurso (Kilomba, 

2019) para examinar o depoimento da professora, registrado em diário de campo 

durante a pesquisa de mestrado já mencionada. Essa análise é articulada a uma 

revisão bibliográfica que intersecta os campos do racismo religioso e das políticas 

educacionais, utilizando como lentes teóricas os estudos decoloniais (Mignolo, 

2020) e a pedagogia antirracista (Gomes, 2003).  

O caso em questão não é apenas um exemplo de intolerância religiosa, 

mas um sintoma de um projeto mais amplo de manutenção da colonialidade no 

currículo escolar. Como apontam Fanon (1968) e Gonzalez (1984), a dominação 

colonial opera não apenas pela força física, mas pela negação das epistemologias 

12 



 

dos povos subalternizados.  No contexto brasileiro, onde 55,5% da população se 

declara negra (IBGE, 2022), a exclusão das religiões afro-brasileiras do Ensino 

Religioso reproduz a lógica do racismo estrutural, que trata essas tradições como 

"folclore" ou "superstição", em contraste com a legitimidade concedida às 

religiões cristãs (Nogueira, 2020). 

Este artigo, portanto, não se limita a denunciar uma prática 

discriminatória, mas convida a refletir sobre o papel da educação na 

desconstrução do racismo religioso. Como afirmou a professora em seu 

depoimento: "O problema não é comigo, é geral" — a questão exige, por isso, 

respostas coletivas. Afinal, como lembra bell hooks (2013), uma educação 

verdadeiramente libertadora não teme as fronteiras, mas aprende a 

transgredi-las. 

 

Epistemicídio e a resistência dos saberes afro-brasileiros 

O racismo religioso é uma forma específica de discriminação que atinge, 

sobretudo, as religiões de matriz africana, articulando preconceito racial, 

intolerância e violação de direitos culturais. Religiões como o candomblé e a 

umbanda não são apenas alvos de rejeição por suas crenças, mas são 

desumanizadas e perseguidas por representarem, de modo profundo, a 

resistência de uma herança cultural negra. Nessa perspectiva, não se trata 

apenas de intolerância religiosa, mas de um racismo direcionado, que legitima a 

violência contra templos, símbolos, praticantes e territórios religiosos negros. 

Retomar essa história e seus desdobramentos no presente é essencial para 

compreender que o combate ao racismo religioso exige políticas públicas, ações 

educativas e, sobretudo, o reconhecimento da centralidade das religiões de 

matriz africana na formação cultural do Brasil (Rocha, 2023). 

Reconhecer o racismo religioso como violação de direitos humanos é um 

passo fundamental para a superação de um modelo de sociedade que insiste em 

hierarquizar pessoas, crenças e saberes com base na racialização da fé. A 

desvalorização se perpetuou ao longo do tempo, criando uma narrativa em que 

13 



 

as práticas afro-brasileiras são vistas como exóticas ou inferiores (Nogueira, 

2020). Essa dinâmica, conforme Marinho (2022), revela como a deslegitimação 

das religiões de matriz africana se entrelaça com a opressão cultural, resultando 

em um contexto social onde a violência e o preconceito se manifestam como 

respostas a um legado colonial que continua a marginalizar e demonizar essas 

práticas. A intolerância religiosa no Brasil é moldada por uma dinâmica de 

mercado religioso, onde as tradições de matriz africana competem por espaço 

diante do crescente poder das igrejas neopentecostais. Essas denominações 

promovem uma visão excludente das religiões afro-brasileiras (Marinho, 2022). 

De acordo com a autora, a relação entre intolerância religiosa  e racismo 

epistêmico é evidente nos efeitos desproporcionais sobre comunidades 

afro-brasileiras. As práticas religiosas desses grupos são alvo de estigmatização e 

violência. Trata-se de uma violência institucionalizada que perpetua um ciclo de 

opressão sobre o povo negro e sua herança cultural. 

Diante disto, a luta contra a intolerância religiosa e o racismo religioso é 

também uma luta por direitos humanos. É essencial promover uma educação que 

valorize e respeite a diversidade religiosa, desconstruindo estigmas e construindo 

uma sociedade mais justa. Nesse contexto, torna-se urgente reconhecer e 

valorizar as trajetórias dos sujeitos que atuam nos espaços educativos e ao 

mesmo tempo vivenciam e/ou compartilham os saberes das religiões de matriz 

africana, articulando práticas pedagógicas com espiritualidade, ancestralidade e 

resistência.  

Segundo Rufino (2021) a educação é um território simbólico de criação, 

onde o saber não pode mais ser separado da vida. Sua proposta convoca a um 

enfrentamento direto às estruturas coloniais que historicamente deslegitimam os 

saberes africanos e afro-brasileiros, propondo uma pedagogia inspirada em Exu, 

orixá que transita, comunica e rompe com o dualismo imposto pelo saber 

ocidental. Nesse sentido, essa pedagogia não é apenas uma proposta 

metodológica, mas um gesto político que afirma a legitimidade dos saberes 

ancestrais como fontes de conhecimento e transformação. 

14 



 

Essa crítica ao colonialismo do saber se articula com Frantz Fanon (1968), 

que compreende a colonização como algo que ultrapassa o domínio físico de 

territórios, alcançando a constituição subjetiva dos sujeitos colonizados. Para ele, 

descolonizar é também descolonizar a mente, um processo que exige romper 

com as imagens, discursos e estruturas simbólicas que inferiorizam as culturas 

negras. Fanon denuncia os efeitos da dominação colonial, evidenciando como a 

subalternização dos povos negros opera também por meio da negação de suas 

referências epistêmicas e existenciais. 

Sueli Carneiro (2005) aprofunda essa discussão com o termo 

epistemicídio, que ela define como a destruição sistemática dos saberes e 

produções intelectuais das populações negras, indígenas e de outros grupos 

subalternizados. O epistemicídio opera tanto pela exclusão desses saberes dos 

currículos escolares e universitários quanto pela invalidação de suas formas 

próprias de existir, conhecer e explicar o mundo. Na lógica racista, não basta o 

apagamento físico dos corpos negros, é preciso também apagar seus saberes 

ancestrais, suas formas de linguagem, sua ancestralidade. Nesse sentido, 

combater o racismo religioso implica, necessariamente, resistir ao epistemicídio, 

disputando os sentidos de conhecimento e valorizando os saberes que emergem 

dos terreiros e das experiências afrorreligiosas. 

Ao articular esses debates à prática educativa, ampliamos nossa 

compreensão da escola como um campo político, onde se travam disputas 

fundamentais sobre o que é digno de ser ensinado e aprendido. Reafirmar os 

saberes ancestrais como uma forma de insurgência epistêmica e de reconstrução 

de um projeto de sociedade que reconheça a pluralidade de conhecimentos, é 

também, como propõe Luiz Rufino (2021), instaurar uma pedagogia da 

encruzilhada, onde coexistem diferentes conhecimentos abrindo caminhos para 

uma educação antirracista e decolonial. 

Nesse movimento, Paulo Freire (1987) e bell hooks  (2013) oferecem 

contribuições indispensáveis para uma educação comprometida com a 

transformação social. Freire propõe uma prática pedagógica dialógica, centrada 

na escuta, na criticidade e na humanização do processo educativo. Para ele, 

15 



 

educar é um ato político, e a pedagogia deve ser construída com os sujeitos, em 

diálogo com sua realidade e sua capacidade de refletir sobre o mundo.  

bell hooks, inspirada por Freire, avança nessa direção ao afirmar o amor 

como uma força política e pedagógica. Para ela, ensinar exige um engajamento 

ético e afetivo que vá além da técnica, exige presença, escuta, respeito e 

celebração das diferenças. Sua pedagogia engajada convida à construção de 

espaços educativos em que o afeto e a luta caminham juntos, desafiando as 

estruturas de dominação. Essa perspectiva ecoa e se expande quando 

dialogamos com pensadoras negras que, como hooks, enraízam sua crítica nas 

vivências dos grupos marginalizados, como é o caso de Lélia Gonzalez (1984). 

Esta  autora nos convoca a olhar para as experiências das mulheres negras como 

lugares legítimos de produção de conhecimento e resistência. Em seus escritos, 

ela denuncia o apagamento das vozes negras na academia e na história oficial, 

ao mesmo tempo em que afirma que essas vivências são portadoras de uma 

pedagogia própria, insurgente e enraizada no cotidiano. Gonzalez (1984) articula 

as experiências das populações negras da América Latina às raízes africanas e 

indígenas, desafiando o universalismo branco e colonial que estrutura o 

pensamento ocidental.  

Se bell hooks e Lélia Gonzalez nos mostram que a educação é um ato 

político atravessado pelo afeto e pela resistência dos saberes marginalizados, 

Walter Mignolo (2020) radicaliza essa perspectiva ao exigir um passo além: a 

descolonização do próprio conhecimento. Assim, nos ajuda a pensar que a 

descolonialidade do saber exige sair da zona de conforto epistemológico ocidental 

e se comprometer com saberes que foram historicamente silenciados. Ou seja, 

deslocar o eixo ocidental como norma e abraçar outras cosmologias de saber. 

Movimento que encontra seu maior desafio justamente no epistemicídio.  

Este fenômeno opera como mecanismo colonial ao invalidar saberes 

afro-brasileiros, mas encontra resistência na vitalidade das cosmologias 

africanas, que transformam terreiros em espaços de produção de conhecimento 

(Gonzalez, 1984; Rufino, 2019). Superá-lo exige não apenas inclusão, mas a 

desconstrução dos critérios epistêmicos ocidentais (Carneiro, 2005). 

16 



 

A educação torna-se assim campo decisivo desta disputa. Para ser 

verdadeiramente antirracista, deve reconhecer saberes afro-brasileiros e 

indígenas, por exemplo, como sistemas completos de interpretação do mundo, 

capazes de reconfigurar tanto o espaço escolar quanto o projeto social (Rufino, 

2021).  

 

Trilhas Metodológicas: Analisando Silenciamentos e Resistências 

no Cotidiano Escolar 

A análise das relações entre epistemicídio e resistência dos saberes 

afro-brasileiros, desenvolvida até aqui, desloca-se agora para o exame 

metodológico de suas manifestações concretas no cotidiano escolar. Tomando 

como objeto de estudo o caso emblemático de uma professora de Ensino 

Religioso em São Gabriel da Palha/ES (PACHECO, 2021).  

Se o marco teórico nos equipou com as lentes para compreender o 

fenômeno em sua complexidade, a metodologia aqui apresentada nos permite 

focalizar essas lentes sobre um caso concreto, onde a voz da professora, 

registrada em diário de campo, torna visível tanto os processos de censura 

quanto as estratégias de resistência que ecoam a pedagogia antirracista. 

O caso ganha relevância pois a professora ao ser questionada sobre como 

abordava a cultura afro-brasileira e africana em suas aulas e como as discussões 

sobre racismo permeavam sua prática pedagógica, revela ter sido orientada a 

substituir conteúdos sobre religiões afro-brasileiras por temas genéricos como 

"ética e valores", sob a justificativa de evitar conflitos com famílias e gestores. 

Sua fala, marcada por hesitações e contradições, ilustra de modo emblemático os 

mecanismos sutis do racismo religioso no ambiente educacional: 

Porque a questão do Ensino Religioso é muito delicada, entendeu? 
[...] A gente tem todo um respaldo, porém quando você vai para 
escola, para o chão da escola, a gente tem os pais que geralmente 
não querem que seu filho tenha outro tipo de conhecimento em 
relação à religião, só quer a religião deles ou nenhuma.  [...] eu 
passei um momento muito difícil semana passada, eu tive que 
reformular o plano de ensino em relação a isso. Então a partir 

17 



 

desse ano eu vou falar sobre ética e valores, sob orientação da 
direção e da pedagoga, seguindo o que veio lá da secretaria.  [...] 
O problema não é comigo, o problema é geral. A gente vive num 
mundo que tá andando para trás, parece que a humanidade 
caminhou, caminhou, agora tá andando para trás (Pacheco, 2021, 
p. 127). 

​ Para decifrar as camadas de significado presentes nesse relato, 

recorre-se à análise crítica do discurso proposta por Grada Kilomba (2019), cujo 

enfoque permite desvendar como a linguagem atua como instrumento de 

manutenção de hierarquias raciais e religiosas. 

Kilomba (2019) demonstra que o silenciamento de saberes racializados 

opera através do que ela chama de  afastamento do consciente, processo pelo 

qual certos temas são sistematicamente relegados ao campo do dúbio ou do 

imperativo, isto é, tratados como demasiadamente polêmicos para serem 

abordados. 

O medo branco de ouvir o que poderia ser revelado pelo sujeito 
negro pode ser articulado com a noção de repressão de Sigmund 
Freud, uma vez que a 'essência da repressão' (...) encontra-se 
simplesmente em afastar-se de algo e mantê-lo à distância do 
consciente. (...) Quando falamos, nosso discurso é frequentemente 
interpretado como uma versão dúbia da realidade, não imperativa 
o suficiente para ser dita nem tampouco ouvida. Tal 
impossibilidade ilustra como o falar e o silenciar emergem como 
um projeto análogo (Kilomba, 2019,p. 42). 

A opção pela análise crítica do discurso de Kilomba (2019) fundamenta-se 

em sua capacidade de desvelar as camadas de violência epistêmica presentes em 

narrativas institucionais, especialmente aquelas que naturalizam a exclusão de 

saberes racializados. Seu enfoque na relação entre colonialidade, linguagem e 

resistência oferece um quadro interpretativo privilegiado para compreender como 

o depoimento da professora - marcado pela ambiguidade entre a vontade de 

ensinar a diversidade religiosa e a pressão para silenciá-la - transcende um 

conflito local, revelando-se como expressão concreta da estrutura mais ampla do 

racismo religioso. 

É com base nessa perspectiva teórica que analisamos o depoimento, 

registrado em diário de campo durante a pesquisa de mestrado (Pacheco, 2021). 

A abordagem de Kilomba nos ajuda a identificar não só os casos de censura 
18 



 

curricular que já discutimos, mas também a revelar, nas entrelinhas do 

depoimento, os conflitos entre o que a escola determina e o que realmente 

acontece no dia a dia da sala de aula. Assim, nossa análise vai além de 

simplesmente mostrar o problema - ela nos ajuda a entender como o racismo 

religioso aparece nas pequenas relações do cotidiano escolar. 

Ao analisarmos as palavras da professora, identificamos tanto as marcas 

do racismo religioso estrutural, quanto as fissuras onde emergem possibilidades 

de resistência. Tal relato exemplifica de forma contundente as preocupações 

levantadas por Gomes (2003) sobre os processos formativos docentes no 

cotidiano escolar. A autora também enfatiza que é necessário observar se há 

interferência de outros espaços formadores na competência profissional e 

pedagógica dos/as professores/as. Quais temáticas sociais e culturais são 

omitidas, não são discutidas ou simplesmente não são consideradas importantes 

para a sua formação profissional e para o processo educacional dos/as discentes. 

E ainda indaga se a questão racial está incluída nessas temáticas omitidas ou 

silenciadas. 

Isto fica explícito quando a professora afirma que "a questão do Ensino 

Religioso é muito delicada" e descreve a pressão para substituir conteúdos sobre 

diversidade religiosa por abordagens genéricas de "ética e valores". Seu 

depoimento revela precisamente como espaços formadores externos à sala de 

aula, como a gestão escolar e as demandas familiares, interferem na 

competência profissional, moldando um currículo que silencia temáticas 

essenciais. 

A análise deste caso nos remete à “máscara do silenciamento” descrita por 

Kilomba (2019, p. 33) como um instrumento de dominação. 

Oficialmente, a máscara era usada pelos senhores brancos para 
evitar que africanas/os escravizadas/os comessem cana-de-açúcar 
ou cacau enquanto trabalhavam nas plantações, mas sua principal 
função era implementar um senso de mudez e de medo, visto que 
a boca era um lugar de silenciamento e de tortura. Neste sentido, 
a máscara representa o colonialismo como um todo. Ela simboliza 
políticas sádicas de conquista e dominação e seus regimes brutais 
de silenciamento das/os chamadas/os 'Outras/os'. Quem pode 

19 



 

falar? O que acontece quando falamos? E sobre o que podemos 
falar?" 

A metáfora da "máscara do silenciamento", proposta pela autora, é um 

instrumento analítico potente para compreender como a professora de Ensino 

Religioso é constrangida a reformular seu discurso para se adequar às 

expectativas institucionais. Ao reformular seu plano de ensino para substituir a 

diversidade religiosa pelo conteúdo "ética e valores",  sob orientação da gestão, a 

professora personifica esse silenciamento. A máscara, aqui, não é física, mas 

simbólica  e manifesta-se na autocensura docente e na supressão do conteúdo 

que remete à cultura africana e afro-brasileira. 

Kilomba (2019) enfatiza que a máscara opera através de poderes difusos, 

não apenas por proibições explícitas, mas por pressões estruturais. No relato 

analisado, a gestão escolar age como o senhor colonial, ditando o que pode ou 

não ser dito. Os pais representam a comunidade branco-cristã, que rejeita 

saberes dissidentes. Já a professora, mesmo consciente do problema, internaliza 

a censura para evitar conflitos. 

Vejamos mais um trecho do relato da professora:  

Então não adianta colocar uma venda os olhos, fechar os olhos 
para as coisas. Lógico que dentro do meu contexto, como 
professora, eu vou falar. Só que de forma assim: Como o sagrado 
é importante na nossa vida... como é importante a peregrinação, 
você encontrar um caminho, essa coisa toda.... Então, assim, 
principalmente para o nono ano, eles vão ficar muito deficitários, é 
no nono ano que a gente começa a trabalhar muitas questões que 
depois eles vão ver em filosofia. Porém também, você sabe que a 
filosofia foi tirada... ensino médio, só tem primeiro e segundo ano. 
Então é um retrocesso, no qual a gente tem que se adequar. Não 
adianta ficar triste, ficar deprimida, parar de estudar, não! 
(Pacheco , 2021, p. 128). 

Essa fala ambivalente, que denuncia o apagamento curricular mas busca 

ressignificá-lo através do "sagrado", exemplifica o que Rufino (2019, p. 82) 

conceitua como táticas de rolê epistemológico.  

Os rolês caçam tempos/espaços para a prática das virações, 
esquiva-se, rola-se de um lado para o outro, finge que vai, mas 
não vai e aí se dá o bote, certeiro, eis que o cruzo então acontece. 
O rolê é ao mesmo tempo o movimento de desvio, de fuga, de 

20 



 

ganho de espaço e de montagem de estratégias para a operação 
de golpes. (Rufino, 2019, p. 82). 

Assim, a professora  tenta “driblar" a censura ao transitar entre 

conformismo e a crítica, demonstrando que, nas encruzilhadas do currículo, 

mesmo sob vigilância, "outros caminhos são possíveis" (RUFINO, 2019, p. 87). 

Essa resistência cotidiana ganha maior relevância quando compreendemos que a 

censura em questão não é meramente pedagógica, mas profundamente política: 

a redução da carga horária da Filosofia e da Sociologia no ensino básico, 

disciplinas que buscam promover o pensamento crítico e reflexivo, visa 

especificamente calar essa possibilidade de compreensão do mundo, 

configurando um silenciamento "estrutural" (Kilomba 2019, p. 47), articulado ao 

projeto colonial que sistematicamente marginaliza saberes dissidentes.  

Contudo, é precisamente nesse contexto de opressão que o gesto 

aparentemente simples da professora - ao nomear o "retrocesso" - 

transforma-se, nos termos de Rufino (2019), em um potente ebó epistemológico 

(p. 79): ato de "reencantamento" que, ainda que sutil, inscreve no tecido escolar 

marcas de resistência. 

Kilomba (2019) apresenta isto como um sintoma da violência epistêmica 

colonial, em que a opressão é internalizada a ponto de gerar uma mistura de 

conformismo e resistência. Apesar disso, sua preocupação com o déficit 

formativo dos/as estudantes mostra que ela ainda luta, dentro de suas 

possibilidades, para assegurar algum tipo de reflexão crítica, mesmo que de 

forma indireta. Assim, seu discurso se situa na fronteira entre a crítica ao 

sistema e a adaptação a ele, ilustrando os desafios de educar em um contexto de 

desmonte educacional e de epistemicídio dos saberes de povos tradicionais 

brasileiros. 

Encerrando esta análise, percebe-se que o relato da professora não apenas 

expõe os efeitos do apagão de conhecimentos filosóficos, mas também revela 

táticas de sobrevivência e insurgência pedagógica. Se, por um lado, a estrutura 

impõe silêncios, por outro, docentes como ela buscam brechas para manter viva 

a chama do pensamento crítico, ainda que de forma fragmentada. Kilomba nos 

21 



 

lembra que a descolonização do saber exige não apenas denunciar as ausências, 

mas também reinventar as presenças, e é nessa tensão que a fala da professora 

ganha profundidade, mostrando tanto as amarras do sistema quanto as 

possibilidades de resistência. 

Se a "máscara do silenciamento" (Kilomba, 2019) operou no caso 

analisado, seja pela gestão escolar, pelas demandas familiares ou pela 

autocensura docente, a superação desse cenário exige, como veremos, rupturas 

radicais. Não basta expor a violência epistêmica; é preciso descolonizar as 

práticas pedagógicas, transformando a sala de aula em espaço de escuta, 

reelaboração e insurgência, onde conhecimentos marginalizados não sejam 

apenas incluídos, mas centrais na redefinição do próprio ato de educar. 

 

Caminhos para uma pedagogia antirracista e decolonial 

O relato da professora expõe os mecanismos sutis de silenciamento que 

atuam no ambiente escolar, onde a exclusão das religiões afro-brasileiras e a 

supressão de saberes críticos se naturalizam sob o véu da pretensa 

"neutralidade". Diante deste cenário, impõe-se um questionamento: como 

converter a prática educativa em um gesto de insurgência epistêmica, capaz de 

romper com essas estruturas de apagamento? É precisamente nesse desafio que 

a obra de bell hooks (2013) oferece um caminho revolucionário. 

Em seu livro Ensinando a Transgredir, hooks fala em uma revolução de 

valores. Alicerçada na obra de Paulo Freire, celebra “[...] um ensino que permita 

as transgressões – um movimento contra as fronteiras e para além delas. É esse 

movimento que transforma a educação na prática da liberdade” (hooks, 2013, p. 

24). Trata-se, portanto, de converter o espaço educativo em território de 

libertação, onde a ruptura com paradigmas coloniais e a reconstrução de saberes 

marginalizados se tornem gestos concretos da prática pedagógica. 

Nesse sentido, urge nos movermos em direção a uma pedagogia 

antirracista, a qual exige dos/as professores/as o abandono de estereótipos 

adquiridos em sua formação, que fortalecem preconceitos e inviabilizam uma 

22 



 

educação libertadora, e a superação de um modelo educacional que reforça os 

sistemas de dominação. 

hooks (2013) afirma que isso é possível por meio da transgressão. Isto é, 

transgredir as formas tradicionais de escola que não dão voz aos/às sujeitos/as 

invisibilizados/as pela história, e avançar para uma educação que permita uma 

verdadeira transformação social. A autora defende uma pedagogia engajada, ou 

seja, uma pedagogia que valorize a expressão do/a estudante, tendo como foco 

desenvolver sua capacidade de pensar criticamente. 

A pedagogia engajada é essencial a qualquer forma de repensar a 
educação, porque traz a promessa de participação total dos 
estudantes. A pedagogia engajada estabelece um relacionamento 
mútuo entre professor e estudantes, que alimenta o crescimento 
de ambas as partes, criando uma atmosfera de confiança e 
compromisso que sempre está presente quando o aprendizado 
genuíno acontece (hooks, 2020, p. 51). 

Pensar criticamente faz com que estudantes e professores/as questionem 

o modelo hegemônico de currículo e de ensino, bem como reflitam sobre as 

possibilidades de superação dele. A autora nos lembra que somos bombardeados 

diariamente por uma mentalidade colonizadora, que molda consciências e ações, 

de modo que é preciso um engajamento constante por novas maneiras de pensar 

e de ser. 

hooks (2020) também alerta para as dificuldades nesse processo, visto 

que vivemos em uma sociedade racista, sexista, machista, em que a todo 

instante temos contato com uma cultura impregnada de valores colonizadores. 

Isso naturaliza preconceitos, tornando-nos insensíveis aos impactos provocados 

por eles. Sendo assim, segundo hooks (2020, p. 57), nosso maior desafio é “[...] 

compartilhar conhecimento a partir de um ponto de vista sem preconceito e/ou 

descolonizado com estudantes que estão tão profundamente envolvidos na 

cultura do dominador”. 

Nesse sentido, concordamos plenamente com hooks (2020) ao afirmar que 

estudantes e educadores/as necessitam urgentemente reconhecer o valor da 

diversidade cultural, indo além da reprodução de uma narrativa hegemônica. 

Essa ampliação de perspectivas é fundamental para desenvolvermos práticas 
23 



 

educativas verdadeiramente libertadoras, pois, como bem destaca a autora, 

"mentes em busca da liberdade ensinam a transgredir e a transformar" (hooks, 

2020, p. 59). 

Essa transformação, contudo, esbarra em desafios estruturais, 

particularmente na formação docente. A persistente dificuldade em implementar 

a Lei 10.639/2003 revela essa lacuna: muitos educadores/as, como observa 

Oliveira (2010), não receberam formação adequada para trabalhar com a história 

e cultura afro-brasileira, perpetuando involuntariamente o próprio epistemicídio 

que a legislação pretende combater. Diante desse cenário, hooks (2013) propõe 

uma pedagogia engajada, que não apenas transmita conhecimentos, mas que 

ensine a transgredir as estruturas opressoras. 

Esta abordagem evidencia que o combate ao racismo religioso e a 

superação do epistemicídio demandam muito mais que medidas formais ou 

inclusão superficial nos currículos. Se a desconstrução de estigmas é passo 

fundamental no enfrentamento à intolerância, é igualmente necessária uma 

transformação radical das próprias bases do conhecimento, uma verdadeira 

revolução epistêmica que questione os paradigmas coloniais de produção do 

saber. 

Neste cenário desafiador, a Pedagogia Engajada de hooks (2013) e a 

Pedagogia da Encruzilhada de Rufino (2019) erguem-se como tambores mestres, 

que marcam o ritmo da insurgência educativa. Na roda do saber que se forma, 

enquanto hooks dá o toque que desvela as estruturas racistas na educação e nos 

convoca a transgredir as fronteiras do sistema educacional opressor, Rufino 

marca os passos para sua superação: não apenas incluir conteúdos africanos, 

mas reimaginar toda a educação a partir das epistemologias da diáspora. 

 

Considerações Finais 

O racismo religioso e o epistemicídio revelam-se como faces de um mesmo 

projeto colonial que ainda determina quais saberes, corpos e espiritualidades 

merecem existir no espaço público e escolar. Como evidenciado neste artigo e 

24 



 

concretizado no relato da professora de Ensino Religioso, pressionada a substituir 

conteúdos sobre religiões afro-brasileiras por temas "neutros", a violência contra 

as tradições de matriz africana e o apagamento de suas epistemologias não são 

acidentes, mas estratégias de manutenção de poder. 

Essa dinâmica de silenciamento institucionalizado explica, em grande 

medida, a dificuldade recorrente em abordar as religiões de matriz africana no 

ambiente escolar. A resistência por parte de estudantes, famílias e da própria 

escola deriva não apenas de preconceitos individuais, mas dessa mesma lógica 

colonial que naturaliza a ausência de discussões sobre o tema. É por isso que a 

formação continuada se revela urgente, não como mera transmissão de 

conteúdos, mas como preparo para transformar a escola em um espaço 

verdadeiramente decolonial (Oliveira, 2018), onde o combate ao racismo 

religioso seja ação cotidiana, e não exceção. 

Nesse contexto, a pedagogia antirracista proposta por Rufino (2019) e 

hooks (2013) emerge como horizonte necessário, articulando-se às lutas por 

liberdade religiosa e justiça epistêmica. Inspirada nas potências de Exu, orixá 

que desafia fronteiras e comunica mundos, essa abordagem não se contenta com 

a inclusão superficial de conteúdos, mas exige uma ruptura com a própria 

arquitetura colonial do conhecimento. Tal como defendido por Freire (1996), a 

educação libertadora só se concretiza quando assume seu caráter transgressor, 

desestabilizando as estruturas que naturalizam a violência e a exclusão. 

Assim, concluímos que a superação do racismo religioso e do epistemicídio 

demanda mais do que reformas pontuais: exige uma revolução epistemológica 

que coloque no centro os saberes historicamente silenciados. Como bem sintetiza 

hooks (2020, p. 59), "mentes em busca da liberdade ensinam a transgredir e a 

transformar". E cabe à educação, portanto, não apenas refletir essa 

transformação, mas ser seu principal instrumento, construindo caminhos para 

uma sociedade onde todas as histórias, crenças e conhecimentos possam existir 

em plenitude. 

​

 

25 



 

REFERÊNCIAS 

CARNEIRO, Aparecida Sueli. A construção do outro como não-ser como 

fundamento do ser. 2005. Tese (Doutorado em Educação) – Universidade de São 

Paulo, São Paulo, 2005. 

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Rio de Janeiro: Editora Civilização 

Brasileira S.A., 1968. v. 42. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 17ª ed, 

1987. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: saberes necessários à prática 

educativa. São Paulo: Paz e Terra, 1996. 

GOMES, Nilma Lino. Educação, identidade negra e formação de professores/as: 

um olhar sobre o corpo negro e o cabelo crespo. Educação e Pesquisa, São Paulo, 

v. 29, n. 1, p. 167-182, 2003. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo 

Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 92/93, p. 69–82, jan./jun. 1984. 

HOOKS, Bell. Ensinando a Transgredir: A educação como prática da liberdade. 

Tradução de Marcelo Brandão Cipolla. São Paulo: Editora WMF Martins Fontes, 

2013. 

HOOKS, Bell. Ensinando o pensamento crítico: sabedoria prática. São Paulo: 

Editora Elefante, 2020. 

IBGE. Censo. Disponível em:http://www. censo2022.ibge.gov.br/. Acesso em: 10 

jun. 2025. 

KILOMBA, Grada. Memórias da plantação: episódios de racismo cotidiano. Editora 

Cobogó, 2019. 

26 



 

MARINHO, Paula Márcia de Castro. Intolerância religiosa, racismo epistêmico e as 

marcas da opressão cultural, intelectual e social. Sociedade E Estado, 37(02), 

489–510. 2022. 

MIGNOLO, Walter D. Histórias locais / projetos globais: colonialidade, saberes 

subalternos e pensamento liminar. 1. ed. rev. Belo Horizonte: Editora UFMG – 

Humanitas, 2020.  

NOGUEIRA, Sidnei. Intolerância religiosa [livro eletrônico] - São Paulo: Pólen, 

2020. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes de; CANDAU, Vera Maria Ferrão. Pedagogia decolonial 

e educação antirracista e intercultural no Brasil. Educação em Revista, v. 26, n. 

1, p. 15-40, 2010. 

OLIVEIRA, Luiz Fernandes. Educação e militância decolonial. Rio de Janeiro: 

Editora Selo Novo, 2018. 

PACHECO, Lizie. Acervo da pesquisa de campo para a dissertação: Formação 

Docente sobre Educação das Relações Étnico-Raciais: retalhos do processo de 

implementação da Lei 10.639/2003 no município de São Gabriel da Palha/ES, 

produzida junto ao PPGPE/UFES 

(https://educacao.ufes.br/pt-br/pos-graduacao/PPGMPE/detalhes-da-tese?id=15

366)vide Pacheco, 2021.  

ROCHA, Carolina. Racismo Religioso: novas lentes às violações relacionadas à 

crescente tensão entre liberdade religiosa e liberdade de expressão e crença. Rio 

de Janeiro: Criola, Conectas Direitos Humanos e Portal Catarinas, 2023. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das Encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula Editorial, 

2019. 

RUFINO, Luiz. Vence demanda, educação e descolonização. ED Mórula, Rio de 

Janeiro, 2021. 

 

27 

https://educacao.ufes.br/pt-br/pos-graduacao/PPGMPE/detalhes-da-tese?id=15366
https://educacao.ufes.br/pt-br/pos-graduacao/PPGMPE/detalhes-da-tese?id=15366
https://educacao.ufes.br/pt-br/pos-graduacao/PPGMPE/detalhes-da-tese?id=15366

	RACISMO RELIGIOSO NA ESCOLA: ANÁLISE CRÍTICA DA CENSURA ÀS RELIGIÕES AFRO-BRASILEIRAS E CAMINHOS PARA UMA PEDAGOGIA ANTIRRACISTA 

